
 

Volume 1 No 1 September 2023 Pages 39-60 
Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

ISSN: xxxx-xxxx (Print), xxxx-xxxx (Online) 
DOI: xx.xxxxx 

 

  Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 39 

PENAMAAN AYAT AL QUR’AN SUATU DISKURSUS 

PENGEMBANGAN ILMU AL QUR’AN DAN TAFSIR (IAT) 

 

Musyaffa Ahmad Rahim1, Amirotun Nafisah2 

STIU Dirosat Islamiyah Al Hikmah, Jakarta1,2 

  

Abstract 

This research aims to find the arguments used by a researcher in the field of the Al-

Qur'an and Tafsir in naming one or a group of particular verses, besides that it aims to 

provide an overview of the open space for researchers in this field. Al-Qur'an and Tafsir 

use ijtihad in naming one or several verses. The study method follows the inductive 

method by tracing various references and sources of sharia sciences from the Al-Qur'an 

and the hadiths of the Prophet Muhammad SAW, as well as a search for classical 

commentary literature, and other references. This research concludes that the arguments 

and examples of giving "Verse Names" are found in several verses of the Qur'an whose 

names were given by the Prophet صلى الله عليه وسلم, some were given by the Prophet's companions. (early 

followers), mufassir (commentators), as well as researchers and scholars. The ijtihad 

space for naming verses is very open, in contrast to "Names of Surahs" which refers to 

the principle of tauqifi and "Names of the Qur'an" which do not open up ijtihad spaces. 

Keywords: Al-Qur'an and Tafsir; Prophet Muhammad SAW; Companions of the 

Prophet 
 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan menemukan argumentasi yang digunakan seorang 

peneliti di bidang Al-Qur’an dan Tafsir dalam penamaan salah satu atau 

sekelompok ayat tertentu, selain itu bertujuan untuk memberikan gambaran 

tentang terbukanya ruang bagi peneliti di bidang tersebut. Al-Qur'an dan Tafsir 

menggunakan ijtihad dalam penamaan satu atau beberapa ayat. Metode 

kajiannya mengikuti metode induktif dengan menelusuri berbagai referensi dan 

sumber ilmu-ilmu syariah dari Al-Qur'an maupun hadis Nabi Muhammad 

SAW, serta penelusuran literatur tafsir klasik, dan referensi lainnya. Penelitian 

ini menyimpulkan dalil dan contoh pemberian “Nama Ayat” terdapat pada 

beberapa ayat Al-Qur’an yang nama telah diberikan Rasulullah صلى الله عليه وسلم, ada pula yang 

diberikan oleh para sahabat Nabi. (pengikut awal), mufassir (komentator), dan 

juga para peneliti dan ulama. Ruang ijtihad penamaan ayat sangat terbuka, 

berbeda dengan “Nama-nama Surat” yang mengacu pada prinsip tauqifi dan 

“Nama-Nama Al-Qur’an” yang tidak membuka ruang ijtihad. 

Kata kunci: Al-Qur'an dan Tafsir; Nabi Muhammad SAW; Sahabat Nabi 
 

Copyright (c) 2023 Musyaffa Ahmad Rahim1, Amirotun Nafisah2. 

 Corresponding author : Musyaffa Ahmad Rahim  

Email Address : musyaffaahmad@stiudialhikmah.ac.id 

mailto:irfa.afrini@stiudialhikmah.ac.id


Penamaan Ayat Al-Qur’an Suatu Diskursus... 

 

40 | Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

PENDAHULUAN 

Ada tiga latar yang membelakangi kajian ini: 

Tanggung jawab Ilmiah, bahwa setiap orang beriman memiliki berbagai 

sisi tanggung jawab, di dunia dan di akhirat terkait dengan ilmu, termasuk ilmu 

yang berkaitan dengan prodi Ilmu Al Qur’an dan Tafsir. 

Terkait hal ini, Rasulullah saw. bersabda1: 

 

َاساْي ا ىت احاَااة ااماَيَاق االاْااماَواْيَاااد ابْعاَ اماَدَاقَاااول از اتَا لَا» ،اااه انَفاْأَا ايماَف اااه ار اماْع اااناْعاَواَ،ااه الَاباْأَا ايماَف اااه ااب ابَاشاَااناْعاَ:االاَأ

 «يه اف االاَم اعَا اااذَاماَاه ام الاْع ااناْعاَواَ،اه اقَافَاناْأ ا اايماَف اواَاه ابَاساَتَااكاْاناَياْأَااناْم ااه اال اماَاناْعاَواَ
 

Terkait dengan tanggung jawab ilmiah yang disabdakan oleh Rasulullah 

saw. ini, Prof. DR. Yusuf Al Qaradhawi (1345 – 1444 H = 1926 – 2022 M) 

menjelaskan2 bahwa ada tujuh aspek tanggung jawab terkait dengan ilmu, yaitu: 

1. Menjaga dan memelihara ilmu agar tidak sirna dan tetap ada. 

2. Menyelami, mendalami dan berusaha menemukan hakikat ilmu agar 

semakin meningkat. 

3. Mempraktekkan dan menerapkan ilmu dalam kehidupan agar – ibarat 

tanaman – ilmu bisa berbuah. 

4. Mengajarkan ilmu kepada yang memerlukannya agar ilmu semakin suci, 

tumbuh dan bertambah. 

5. Mempublikasikan dan menyebarluaskan ilmu, agar jangkauan 

manfaatnya semakin meluas. 

6. Mempersiapkan generasi pewaris, pelanjut dan penerus ilmu, agar mata 

rantai ilmu tidak terputus pada generasi tertentu. 

7. Menjalani seluruh proses tersebut di atas dengan tulus Ikhlas dengan 

spirit mencari Ridha Allah swt. agar semua tanggung jawab itu diterima 

di sisi Allah swt. dan dicatat sebagai bagian dari kebaikan yang akan 

memperberat timbangan di akhirat nanti. 

A. Tabiat Ilmu 

Bahwa setiap ilmu, secara kuantitatif, pada awalnya sedikit lalu menjadi 

semakin banyak, dan dari sisi ukuran, pada asalnya ilmu itu kecil, lalu 

berkembang menjadi semakin besar. Sebagaimana pernah dinyatakan oleh Abu 

as-Sa’adat Majd al Din al Mubarak bin Muhammad (Ibn al Atsir) (544 – 606 = 

1150 – 1210 M)3: 

 
1 Hadits dengan redaksi seperti ini dikeluarkan oleh Al Bazzar (w. 292 H) dalam 

Musnadnya dengan sanadnya dari Abdullah bin Umar dari Ibnu Mas’ud dari Rasulullah saw, 

dan juga oleh At-Tirmidzi (w. 279 H) dalam Jami’-nya dari Abu Barzah Nadhlah bin ‘Ubaid. 

Lihat: Musnad Al Bazzar (Al Bahr al Zakhkhar) (4/266) hadits no. 1435, dan Jami’ at-Tirmidzi 

hadits no. 2417, dan para peneliti hadits menilainya sebagai hadits shahih. Lihat: Silsilah Hadits 

Shahih hadits no. 946. 
2 Yusuf Al Qaradhawi, Al Rasul wa al ‘Ilm (t.tt: Dar al Shahwah, t.th), hal. 62. 
3 Abu as-Sa’adat Majd al Din al Mubarak bin Muhammad yang populer dengan 

panggilan Ibn al Atsir, Al Nihayah fi Gharib al Hadits wa al Atsar, tahqiq Ahmad bin Muhammad 

al Kharrath (Qatar: Wazarat al Auwqaf wa asy-Syu-un al Islamiyyah, tt), (1/8). Lihat pula: As-



Musyaffa Ahmad Rahim1, Amirotun Nafisah2 

 

  Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 41 

،ايكثر ثم قليل يكون فإنه،ااعليه فيه مد اقَاتَاي ا لم لأمرااع اد اتَاباْم اواَ،ااإليه قبَاساْي ا لم لشىء ئد اتَاباْم ا كل أن

 يكبر ثم وصغيراا
 

Bahwa setiap orang yang memulai sesuatu yang belum ada 

pendahulunya, setiap pencipta suatu urusan yang belum ada sebelumnya, 

pastilah pada awalnya sedikit, lalu menjadi banyak, dan pada mulanya kecil, 

lalu menjadi besar. 

Begitu juga dengan Ilmu Al Qur’an dan Tafsir, dia adalah disiplin ilmu 

yang berpeluang untuk berkembang menjadi semakin membesar dan meluas 

serta semakin banyak cabang dan ragamnya4. 

Sebagai contoh, Badr al Din al Zarkasyi (745 – 794 H = 1344 – 1392 M) 

dalam Al Burhan fi ‘Ulum Al Qur’an menyebutkan bahwa Ilmu Al Qur’an dan 

Tafsir berjumlah 47, sedangkan Jalal al Bulqini (763 – 824 H = 1362 – 1421 M) 

dalam Mawaqi’ al ‘Ulum fi Mawaqi’ al Nujum menyebutkan bahwa Ilmu Tafsir 

(baca: Ilmu Al Qur’an dan Tafsir) berjumlah 50 cabang dan ragamnya. Lalu 

datang As-Suyuthi (w. 911 H) dalam Al Tahbir fi ‘Ilm al Tafsir menyebutkan 

bahwa cabang dan ragam Ilmu Al Qur’an dan Tafsir berhasil ia kembangkan 

menjadi 102 cabang, meskipun dalam Al Itqan, setelah menggabungkan 

beberapa cabang yang ada, total Ilmu Al Qur’an dan Tafsir di dalamnya hanya 

80 cabang saja. Lalu datang Ibn Aqilah al Makkiy (w. 1150 H = 1737 M) dalam 

Az-Ziyadah wa al Ihsan fi ‘Ulum Al Qur’an menyebutkan bahwa cabang dan ragam 

Ilmu Al Qur’an dan Tafsir ada 154. 

1. Tabiat Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

Menurut seorang imam dalam Ilmu Al Qur’an dan Tafsir, yaitu al Imam 

Badr al Din al Zarkasyi, dengan mengutip dari pernyataan para gurunya, 

beliau mengkategorikan Ilmu Al Qur’an dan Tafsir sebagai Ilmu yang “tidak 

matang dan tidak hangus terbakar” dalam arti berpotensi untuk terus 

berkembang, semakin meluas, mendalam dan semakin banyak ragam dan 

bentuknya. 

 

Terkait hal ini beliau berkata5: 

 

،ااوالنحو الأصول علم وهو،اااحترق وما نضج علم؛ااثلثة العلوم: يقول المشايخ بعض كان

 الفقه علم وهو،اواحترق نضجا وعلم،اوالتفسير البيان علما وهوا،ااحترق ولا نضج لا وعلم
 والحديثا

 

 
Suyuthi (w. 911 H), Al Tahbir fi ‘Ilm al Tafsir (Beirut: Dar al Kutub al ‘Ilmiyyah, cet-1, 1408 H/1988 

M), hal. 7 – 8. 
4 Istilah “cabang” dan “ragam” ini merujuk kepada istilah nau’ (نوع) atau anwa’ (أنواع) 

yang dipakai oleh para ulama Ilmu Al Qur’an dan Tafsir, diantaranya yang biasa dipergunakan 

oleh As-Suyuthi (w. 911 H) dalam  Itmam al Dirayah li Qurro’ al Nuqayah, al Tahbir fi ‘Ilm al Tafsir 

dan dalam Al Itqan fi ‘Ulum Al Qur’an. 
5 Badr al Din al Zarkasyi, Al Mantsur fi al Qawa’id tahqiq Taisir Faiq Ahmad Mahmud 

(Kuwait: Syarikah Dar al Kuwait li al Shahafah, cet-2, 1405 H/1985 M), (1/72). 



Penamaan Ayat Al-Qur’an Suatu Diskursus... 

 

42 | Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

Dahulu, sebagian guru-guru kami berkata: Ilmu itu ada tiga: [1] Ilmu 

yang telah matang dan tidak terbakar hangus, yaitu Ilmu Ushul dan Nahwu, 

[2] Ilmu yang tidak matang dan tidak hangus terbakar, yaitu Ilmu Bayan dan 

Ilmu Tafsir, dan [3] Ilmu yang telah matang dan telah hangus terbakar, yaitu 

Ilmu Fiqih dan Ilmu Hadits. 

Para peneliti bisa saja menolak pernyataan ini, namun, penulis, paling 

tidak, mempercayai sebagiannya, yaitu pada frasa bahwa Ilmu Al Qur’an dan 

Tafsir adalah Ilmu yang tidak matang dan tidak hangus terbakar. Artinya, 

Ilmu Al Qur’an dan Tafsir adalah ilmu yang masih memungkinkan untuk 

berkembang, menjadi semakin mendalam, semakin meluas dan semakin 

banyak ragam dan bentuknya. 

Sekedar memberi penggambaran adalah fakta sebagai berikut: 

1. Kitab Al Burhan fi ‘Ulum Al Qur’an karya Badr al Din al Zarkasyi, dicetak 

dalam empat jilid, jauh lebih besar dibandingkan dengan kitab-kitab Ilmu 

Al Qur’an dan Tafsir karya para ulama sebelumnya, namun, beliau telah 

men-ta’sis (menjadi founder) bagi lahirnya 6 bentuk baru dalam Ilmu Al 

Qur’an dan Tafsir, plus ta’shil (penjelasan asal muasal dan pijakan bagi 35 

persoalan Ilmu Al Qur’an dan Tafsir6. 

2. Kitab Al Itqan fi ‘Ulum Al Qur’an karya Imam Jalal al Din al Suyuthi, salah 

satu cetakannya terdiri dari tujuh jilid, jumlah ilmu yang terkandung di 

dalamnya, lebih banyak daripada yang ada dalam kitab Al Burhan fi 

‘Ulum Al Qur’an. Perlu dicatat bahwa al Suyuthi telah menambahkan 

banyak hal dalam kitab Al Itqan fi ‘Ulum Al Qur’an ini, diantaranya adalah 

adanya 42 nau’ min anwa’ ulum Al Qur’an dan 150 persoalan yang belum 

ada dalam Al Burhan fi ‘Ulum Al Qur’an7. 

3. Kitab Az-Ziyadah wa al Ihsan fi ‘Ulum Al Qur’an karya Ibn ‘Aqilah al Makki, 

dicetak dalam 9 jilid dengan jumlah Ilmu yang terkandung di dalamnya 

lebih banyak daripada yang terdapat dalam Al Itqan fi ‘Ulum Al Qur’an. 

 

Dan sebagai penutup dari tiga latar ini, penulis kutipan pernyataan DR. 

Hazim Sa’id Haidar berikut8: 

 

(،ا154)ااأو(،اا80)ااأو(،اا47)اانحو الأنواع منا نامعيّ بعدد منحصرة غير" القرآن علوم" أن

 إليها والإضافة هامدّا يمكن بل
 

Bahwa Ilmu Al Qur’an dan Tafsir tidaklah bisa dibatasi ragam dan 

bentuknya pada angka tertentu, apakah itu 47 atau 80 atau 154, sebab, Ilmu 

Al Qur’an dan Tafsir memungkinkan untuk dipanjang lebarkan dan 

ditambah. 

 
6 Hazim Sa’id Haidar, ‘Ulum Al Qur’an baina Al Burhan wa Al Itqan; Dirasat Muqaranah 

(Medina: Maktabah Dar al Zaman, 1420 H), hal. 648. 
7 Hazim Sa’id Haidar, ‘Ulum Al Qur’an baina Al Burhan wa Al Itqan, hal. 649. 
8 Hazim Sa’id Haidar, ‘Ulum Al Qur’an baina Al Burhan wa Al Itqan, hal. 650. 



Musyaffa Ahmad Rahim1, Amirotun Nafisah2 

 

  Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 43 

Selanjutnya DR. Hazim mengusulkan adanya penambahan ragam dan 

bentuk Ilmu Al Qur’an “baru”, diantaranya: Ilmu Tarjamah Ma’ani Al Qur’an, 

Ilmu Manahij al Mufassirin, Ilmu Tadabbur Al Qur’an dan Ilmu Maqashid Al 

Qur’an dan Maqashid Suwar Al Qur’an. 

Pertanyaan 

Diskursus Pengembangan Ilmu Al Qur’an dan Tafsir seperti apa yang 

hendak ditulis dalam kajian ini? 

Sebelum melanjutkan pembahasan tentang pertanyaan ini, ada baiknya 

disimak terlebih dahulu pernyataan para ahli sebagai berikut: 

Pertama: Pernyataan Ibnu al ‘Arabi (468 – 463 H = 1076 – 1148 M) “Tidak 

sepatutnya seseorang yang cerdas yang membuat suatu karya ilmiah berbelok 

dari dua tujuan, yaitu: berkreasi memunculkan suatu tema baru, atau berinovasi 

dalam menyusun ulang tema lama, sebab, selain dua hal itu, hanyalah 

mengotori kertas dan melabelkan sifat pencurian (plagiat)”9. 

Kedua: Pernyataan Al Tsa’labi (w. 427 H = 1035 M): “Suatu karya ilmiah 

itu hendaklah berupa istinbat (mengeluarkan sesuatu) jika karya sebelumnya 

seakan terkunci, atau menghimpun sesuatu yang sebelumnya berserakan, atau 

mengupas dan membedah sesuatu yang sebelumnya tersamar, atau 

memperbaiki tata susunan yang dianggap berantakan, atau menggugurkan 

sesuatu dari yang sebelumnya dipandang berlebihan, atau memperpanjang 

perbincangan dari sesuatu yang sebelumnya terbatas dan perlu penambahan 

ulasan”10. 

Ketiga: Pernyataan Ibn Hazm (384 – 456 H = 995 – 1063 M): “Karya ilmiah 

itu satu dari tujuh model: [1] mungkin ia merupakan sesuatu yang belum ada 

sebelumnya, [2] mungkin sesuatu sebelumnya dipandang masih terdapat 

kekurangan lalu dilengkapi, [3] mungkin sesuatu sebelumnya dipandang 

memiliki kesalahan lalu dilakukan perbaikan, [4] mungkin sesuatu sebelumnya 

dipandang masih terkunci lalu dibedah, [5] mungkin sesuatu sebelumnya 

dipandang terlalu panjang lalu dipersingkat, [6] mungkin sesuatu sebelumnya 

masih bertebaran di sana sini lalu dihimpun dan dikodifikasi, [7] mungkin 

sesuatu sebelumnya dipandang masih berantakan dan berserakan lalu dirapikan 

dan disusun ulang”11. 

Terkait dengan tema: “Memberi Nama Ayat Al Qur’an; Suatu Diskursus 

Pengembangan Ilmu Al Qur’an dan Tafsir (IAT)” terdapat dua pertanyaan 

utama yaitu: 

1. Mungkinkah satu ayat Al Qur’an atau sekumpulan ayat Al Qur’an 

tertentu diberi nama dengan suatu nama tertentu? 

2. Adakah contoh-contoh satu ayat Al Qur’an atau sekumpulan ayat Al 

Qur’an tertentu diberi nama dengan suatu nama tertentu? 

 
9 Badr al Din al Zarkasyi, Al Mantsur fi al Qawa’id (1/72). 
10 Al Tsa’labi, Al Kasyf wa al Bayan ‘an Tafsir Al Qur’an (Beirut: Dar Ihya’ al Turats al 

‘Arabi, cet-1, 1422 H / 2002 M), (1/75). 
11 Ibn Hazm, al Taqrib lihadd al Manthiq wa al Madkhal Ilaih (Beirut: Dar Maktabah al 

Hayah), hal. 10 – 11. 



Penamaan Ayat Al-Qur’an Suatu Diskursus... 

 

44 | Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

Dari dua pertanyaan utama ini, muncul pula pertanyaan-pertanyaan 

lainnya, yaitu: 

1. Adakah dalil yang menjadi dasar bagi pemberian nama terhadap suatu 

ayat atau beberapa ayat Al Qur’an? 

2. Sudah adakah suatu karya ilmiah yang secara khusus menghimpun atau 

mengkodifikasi ayat-ayat Al Qur’an yang telah memiliki nama tertentu? 

3. Akankah tema tentang “Menamai Ayat Al Qur’an” menjadi satu bentuk 

tersendiri dari Ilmu Al Qur’an dan Tafsir ataukah ia akan menjadi sub 

dari bentuk Ilmu Al Qur’an dan Tafsir yang telah ada? 

4. Masih adakah ruang bagi peneliti baru untuk mengembangkan Bentuk 

Ilmu Al Qur’an dan Tafsir yang “baru” ini? 

Namun, pertanyaan-pertanyaan lain ini bisa diwakili oleh dua 

pertanyaan utama, karenanya, dalam merumuskan tujuan, penulis hanya 

menetapkan dua tujuan saja, sebagaimana akan penulis jelaskan pada sub 

bagian berikutnya. 

Tujuan 

Kajian terhadap tema “Memberi Nama Ayat Al Qur’an; Suatu Diskursus 

Pengembangan Ilmu Al Qur’an dan Tafsir (IAT)” bertujuan untuk: 

1. Menemukan dalil yang dengannya memungkinkan seorang peneliti di 

bidang Ilmu Al Qur’an dan Tafsir memberi nama tertentu terhadap suatu 

ayat atau sekumpulan ayat-ayat Al Qur’an dengan nama-nama tertentu. 

2. Memberikan gambaran tentang terbukanya ruang bagi seorang peneliti 

di bidang Ilmu Al Qur’an dan Tafsir untuk “berijtihad” memberi nama 

tertentu terhadap suatu ayat atau sekumpulan ayat tertentu dari Al 

Qur’an. 

 

METODE PENELITIAN 

Untuk menjawab pertanyaan-pertanyaan diatas, dan demi mewujudkan 

tujuan yang telah digariskan, penulis agar mempergunakan metode istiqra’ 

(induktif) dengan mempergunakan kajian Pustaka melakukan penelusuran 

terhadap berbagai referensi dan rujukan ilmu-ilmu syari’at baik dari Al Qur’an 

maupun dari Hadits Nabi saw., juga penelusuran kitab-kitab tafsir, syarah 

hadits, kitab-kitab ‘ulumul Qur’an serta kitab-kitab rujukan lainnya, lalu 

mencoba menemukan bahan-bahan untuk dijadikan sebagai bahan kajian, untuk 

menemukan jawaban atas pertanyaan-pertanyaan yang muncul, dan lalu 

membuat simpulan-simpulan. 

Kerangka Penulisan 

Karya Ilmiah ini akan penulis susun dalam pendahuluan, pembahasan 

dan penutup. 

Pada bagian Pendahuluan penulis menjelaskan tentang Latar Belakang, 

Pertanyaan, Tujuan, Metode dan Kerangka Penulisan. 

Pada Pembahasan, penulis membaginya menjadi tiga bagian. 



Musyaffa Ahmad Rahim1, Amirotun Nafisah2 

 

  Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 45 

Pada bagian pertama penulis menjelaskan tentang Pengertian Ayat Al 

Qur’an, Pengertian Memberi Nama Ayat Al Qur’an dan Urgensi Memberi Nama 

Ayat Al Qur’an. 

Pada bagian kedua Penulis menjelaskan tentang Justifikasi yang menjadi 

pijakan bagi bagi Memberi Nama Ayat Al Qur’an, baik dari Rasulullah saw., 

Salafus-Shalih dari kalangan sahabat dan tabi’in, serta para ulama umat Islam. 

Pada bagian ketiga penulis akan menjelaskan tentang Contoh-Contoh 

Ayat Al Qur’an yang Memiliki Nama Tertentu, Karya Ilmiah Terkait Tema 

Memberi Nama Ayat Al Qur’an, Hubungan Tema Memberi Nama Ayat Al 

Qur’an dengan Bentuk Tertentu dari Ilmu Al Qur’an dan Tafsir, dan Peluang 

Peneliti untuk Berijtihad dalam Memberi Nama Ayat Al Qur’an. 

Dan pada bagian Penutup penulis akan mengemukakan Hasil Penelitian 

dan Saran-Saran untuk Peneliti Selanjutnya. 

Lalu kajian ini akan penulis akhiri dengan Daftar Pustaka. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pengertian dan Urgensi 

Penelusuran Kata 

Kosa kata “ayat” berasal dari Bahasa Arab. Untuk mendapatkan suatu 

pengertian dari suatu kata yang berasal dari Bahasa Arab seorang peneliti akan 

melakukan beberapa Langkah, diantaranya12: 

1. Seorang peneliti akan berusaha menemukan huruf dasar yang menjadi 

komponen kosa kata itu terbentuk, atau yang biasa disebut dengan istilah 

jadzr al kalimah (جذر الكلمة)13. 

2. Seorang peneliti akan menelusuri Isytiqaq dan Sharaf14 dari kosa kata yang 

sedang dicari pengertian bahasanya. 

3. Seorang peneliti akan merujuk kepada kamus-kamus Bahasa Arab baik 

yang klasik maupun yang modern. 

Terkait dengan penelusuran terhadap huruf-huruf yang menjadi 

konstruksi kosa kata “ayat (آية)” para ahli berbeda pendapat dengan sangat 

beragam, sesuatu yang menarik perhatian Prof. DR. Abu Aus Ibrahim Al-

 
12 Hilmi Khalil, Al Kalimah Dirosah Lughawiyah Mu'jamiyah (Iskandariyah Egypt: Dar al 

Ma’rifah al Jami’iyyah, cat-2, 1992 M), hal. 67. 
13 Mukhtar Abd al Hamid ‘Umar berkata: “  ،)الجذر لغة: أصل تشتق منه الكلمة، فجذر )مصنع(، و)صناعة

ع -ن  –و)صانع( هو: ص  ” (Jadzr menurut Bahasa adalah huruf asal dan inti di mana suatu kosa kata 

itu dimunculkan, contoh: kosa kata mashna’, shina’ah dan shoni’ jadzr nya adalah huruf: shod, 

nun, dan ‘ain). Lihat: Mu’jam al-Lughah al ‘Arabiyyah al Mu’ashirah (ttt: ‘Alam al Kutub, cet-1, 1429 

H = 2008 M), (1/355). 
14 Isytiqaq adalah satu cabang dari Ilmu Bahasa yang secara spesifik dipergunakan untuk 

menelusuri konstruksi suatu kata dan Kembangan-kembangannya. Sedangkan Sharaf adalah 

satu cabang lain dari Ilmu Bahasa yang secara spesifik dipergunakan untuk menelusuri 

perubahan-perubahan bentuk suatu kata. Perbedaan paling spesifik antara Isytiqaq dan Sharaf 

adalah kalau Isytiqaq penelusurannya sampai ke tingkat kalau suatu kosa kata tertentu diputar 

balik susunan huruf-hurufnya, sedangkan Sharaf tidak sampai ke tingkat itu. (Lihat: Mahmud 

bin ‘Umar al Jarkasi al Qarimi al Baslini, Risalah fi Muqaddimat al ‘Ulum (ttc: al Mathba’ah al 

‘Ilmiyyah, cet-1, 1311 H), hal. 32 dan 34. 



Penamaan Ayat Al-Qur’an Suatu Diskursus... 

 

46 | Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

Syamsan; seorang guru besar Bahasa Arab di King Saud University untuk 

menulis satu kajian khusus mengenai kosa kata “ayat (آية)” ini15.  

Hasil penelitian dan penelusuran Al Syamsan didapatkan hasil bahwa 

ada tiga pendapat para ahli terkait Huruf-Huruf yang Menjadi Konstruksi Kosa 

Kata “Ayat (آية)”. 

Pendapat Pertama: Pendapat Khalil bin Ahmad al Farahidi (100 – 170 H = 

718 – 786 M) sebagaimana diceritakan oleh muridnya; Sibawaih (148 – 180 H = 

765 – 796 M) bahwa huruf dasar atau huruf asal dari kota kata “ayat (آية)” adalah 

hamzah, ya’ dan ya’ (أ – ي - ي)16. 

Pendapat kedua: Pendapat Sibawaih, bahwa huruf dasar atau huruf asal 

dari kota kata “ayat (آية)” adalah hamzah, wawu dan ya’ ( ي - و – أ ). 

Pendapat ketiga: disebutkan Ibnu Faris dan ia menisbatkannya kepada Al 

Jauhari (w. 393 H = 1003 M) dengan tanpa menyebut pemilik pendapat 

mengatakan bahwa huruf dasar atau huruf asal dari kota kata “ayat (آية)” adalah 

hamzah, hamzah dan ya’ (أ – أ - ي)17. 

Menurut al Syamsan, pendapat yang paling kuat mengatakan bahwa 

huruf dasar yang menjadi konstruksi kosa kata “ayat (آية)” adalah (hamzah, ya 

dan ya = 18(أ / ي / ي. 

Penelusuran Makna 

Tersebut dalam Al Mu’jam al Kabir19 terbitan Majma’ al Lughah al 

‘Arabiyyah bahwa makna atau pengertian Bahasa dari kosa kata “ayat (آية)” 

adalah: al intizhar (النتظار) = menunggu, al ta’ammud ( دالتعماّ ) = menyengaja, al 

‘alamah wa al amarah ( والأمارة العلمة ) = pertanda, al risalah (الرسالة) = messi, message, 

shakhs (الشخص) = sosok, wujud sesuatu, al jama’ah (الجماعة) = suatu perhimpunan, 

al ‘ibrah (العبرة) = pelajaran, I’tibar, al mu’jizat (المعجزة) = suatu kemukjizatan. والآية 

نهايتها في الوقف ثرأ ا لماَج ا أو جملة: القرآن من  (Satu ayat dari Al Qur’an adalah rangkaian kata 

atau beberapa rangkaian kata yang ada petunjuk wahyu terkait dengan ujung 

akhirnya). 

Pengertian Menurut Istilah 

Mengingat bahwa bagian terpenting dari tulisan ini, tulisan dengan judul 

“Menamai Ayat Al Qur’an”, penulis cukup lama melakukan seleksi terhadap 

berbagai pengertian dan definisi yang dikemukakan oleh para ulama. 

Dan setelah penulis melakukan banyak penelusuran kepada kitab-kitab 

tafsir, kitab-kitab Ilmu Al Qur’an dan Tafsir dan kamus-kamus Bahasa Arab, 

penulis dapati bahwa pengertian “ayat (آية)” menurut istilah, yang paling bagus 

 
15 Prof. DR. Abu Aus Ibrahim Al Syamsan, Jawanib al Dars al Tashrifi li Lafzhi (Ayat) 

(Majalah Jami’ah Iskandariyah, 1996/1997), jilid 45, hal. 273 – 310. 
16 Sibawaih, Al Kitab (Al Qahirah: Maktabah al Khanji, cet-2, 1408 H/1988 M), (4/398). 
17 Sibawaih, Al Kitab, (4/398). 
18 Ibn Faris, Maqayis al Lughah (1/168). 
19 Majma’ al Lughah al ‘Arabiyyah, Al Mu’jam al Kabir (ttt: Majma’ al Lughah al 

‘Arabiyyah), (1/667 – 669). 



Musyaffa Ahmad Rahim1, Amirotun Nafisah2 

 

  Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 47 

adalah apa yang didefinisikan oleh Majma’ al Lughah al ‘Arabiyyah sebagai 

berikut20: 

 

 اهاَت اايَاهاَن ا يف ااف اقاْواَالاْاراَث اأ اال اماَج ااواْأَااة الَاماْج ا
 

Rangkaian kata atau beberapa rangkaian kata yang ada petunjuk wahyu 

terkait dengan ujung akhirnya. 

Pengertian ini penulis nilai sebagai paling bagus, karena: 

1. Ia merupakan definisi paling simple dan pendek. Istilahnya, paling jami’ 

dan paling mani’. Jami’ dalam arti memasukkan yang mestinya 

dimasukkan. Sedangkan Mani’ maksudnya adalah mengeluarkan yang 

mestinya tidak masuk dan tidak tercakup. 

2. Pada pengertian dan definisi ini disyaratkan mesti ada petunjuk wahyu 

terkait ujung akhir yang disebut sebagai ayat itu. 

Pernyataan “jumlatul” mencakup21: 

1. “Jumlah” secara lengkap dan tampak secara zhahir atau kasat mata 

semisal firman Allah: أَِاتَاى أَاماْر اااللا pada ayat pertama surat an-Nahl. 

2. “Jumlah” secara lengkap muqaddarah dalam arti kelengkapannya secara 

kasat mata setelah memperkirakan adanya kosa kata yang tidak disebut 

secara lahiriah, semisal  firman Allah: ااهاَنَلاْزاَناْأَااة اراَواْس ا  pada ayat pertama surat 

an-Nur, yang diperkirakan lengkapnya berbunyi: َااهاَنَلاْزاَناْأَااة اراَواْس ااه اذ اها  

3. Suatu pernyataan dari firman Allah yang mulhaq dipandang sama seperti 

halnya suatu “jumlah”, semisal huruf-huruf pembuka surat, yang biasa 

disebut sebagai Fawatih al Suwar, semisal: الم pada awal dan pembuka 

surat Al Baqarah, yang menurut Madzhab Kufi22 terhitung sebagai satu 

ayat yang berdiri sendiri. 

Terkait dengan pernyataan “Utsiro al Waqfu” dikarenakan dan 

didasarkan kepada keterangan bahwa suatu ayat Al Qur’an mestilah ada 

keterangan yang didasarkan kepada wahyu yang disampaikan oleh Rasulullah 

saw23. 

a. Pengertian Memberi Nama Ayat Al Qur’an 

 
20 Majma’ al Lughah al ‘Arabiyyah, Al Mu’jam al Kabir, jilid 1, hal. 669. 
21 Penjelasan ini diambil dari definisi yang dibuat oleh Muhammad al Thahir ibn ‘Asyur 

al Tunisi (w. 1393 H), Tahrir al Ma’na al Sadid wa Tanwir al ‘Aql al Jadid min Tafsir al Kitab al Majid 

(al Tahrir wa al Tanwir (Tunis: al Dar al Tunisiyah li al Nasyr, 1984 M), jilid 1, hal. 74. 
22 Madzhab Kufi adalah satu dari tujuh (7) madzhab dalam penghitungan ayat-ayat Al 

Qur’an. Lihat: Abu ‘Amr al Dani al Andalusi (w. 444 H), Al Bayan fi ‘Add Ayi Al Qur’an bitahqiq 

DR. Ghanim Qaduri al Hamd (Kuwait: Mansyurat Markaz al Makhthuthat wa al Turath wa al 

Watsaiq, cet. Ke-1, 1414 H/1994 M), hal. 67 dan hal. 91 dan bandingkan dengan Abd al Fattah bin 

Abd al Ghani al Qadhi (w. 1403 H), Al Faraid al Hisan fi ‘Add Ayi Al Qur’an wa ma’ahu Syarhuhu 

Nafais al Bayan (Medina: Maktabah al Dar, cet. Ke-1, 1404 H), hal. 25 dan hal. 28. 
23 Lihat: Abd al ‘Azhim al Zurqani (w. 1367 H), Manahil al ‘Irfan fi ‘Ulum Al Qur’an (Cairo: 

Mathba’ah ‘Isa al Babi al Halabi, cet. Ke-3), (1/346 – 347). 



Penamaan Ayat Al-Qur’an Suatu Diskursus... 

 

48 | Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

Mengingat bahwa pernyataan “Memberi Nama Ayat Al Qur’an” adalah 

pernyataan yang bersifat ijra’iy (operasional), maka dalam hal ini penulis akan 

mempergunakan definisi dan pengertian yang bersifat ijro’iy (operasional) pula. 

Dan mengingat bahwa penulis belum menemukan seorang pengkaji yang 

membuat definisi atau pengertian ini, maka penulis berusaha menawarkan 

definisi dan pengertiannya. 

Dengan demikian, yang dimaksud dengan “Memberi Nama Ayat Al 

Qur’an” adalah seorang peneliti atau pengkaji Al Qur’an yang memilih ayat atau 

sejumlah ayat tertentu dari ayat-ayat Al Qur’an, lalu menyematkan atau 

melabelkan nama, atau sifat, atau simpulan atau korelasi tertentu kepada ayat 

atau kumpulan ayat yang telah dipilihnya. 

Pernyataan dalam pengertian yang berbunyi: “seorang peneliti atau 

pengkaji”, maksudnya adalah seseorang pengkaji atau peneliti Al Qur’an, baik 

secara pribadi dan perseorangan, ataupun secara kolektif dan bersama-sama. 

Terkait hal ini, penulis tidak mensyaratkan bahwa seseorang ini haruslah 

seorang nabi, atau seorang sahabat nabi, atau seorang tabi’in. 

Penulis juga tidak mensyaratkan bahwa seseorang itu haruslah seorang 

ulama’, atau seorang ahli tafsir. 

Penulis hanya mensyaratkan bahwa seseorang itu adalah seorang 

pengkaji atau seorang peneliti Al Qur’an24. 

Pertimbangan yang dapat penulis kemukakan adalah sebagai berikut: 

1. Fakta dan realita ayat-ayat Al Qur’an yang telah memiliki nama, pada 

sebagiannya nama itu diberikan oleh Rasulullah saw., pada sebagian 

lainnya nama itu diberikan oleh sahabat nabi dan tabi’in, dan pada 

sebagiannya diberikan oleh ulama tafsir, dan pada sebagiannya lagi 

diberikan oleh peneliti atau pengkaji, sebagaimana akan dijelaskan 

kemudian. 

2. Sebagian ahli Ilmu Al Qur’an dan Tafsir telah sampai kepada adanya 

suatu kesimpulan terkait perbedaan antara “Nama Al Qur’an”, “Nama 

Surat Al Qur’an” dan “Nama Ayat Al Qur’an” yang diantaranya 

kesimpulan mereka adalah bahwa untuk “Nama Al Qur’an”, tidak ada 

ruang ijtihad bagi para ulama’, peneliti dan pengkaji. Sedangkan untuk 

“Nama Surat”, prinsipnya adalah tauqifi (ada petunjuk dari wahyu), 

namun, ada ruang ijtihad bagi para ulama’, peneliti dan pengkaji, 

sedangkan untuk “Nama Ayat”, dalil, pijakan dan contohnya ada pada 

 
24 Istilah “peneliti” dan “pengkaji” ini penulis dapatkan inspirasinya dari penghujung 

akhir Q.S. Ali Imran: 79: 
ِ وَلَكِنْ كُونُومَا كَانَ لِبَشَرٍ أنَْ يُؤْتيَِهُ   ةَ ثمُه يَقُولَ لِلنهاسِ كُونُوا عِبَادًا لِي مِنْ دُونِ اللَّه ُ الْكِتَابَ وَالْحُكْمَ وَالنُّبُوه ا رَبهانيِ يِنَ بِمَا كنُْتمُْ تعُلَ ِمُونَ الْكِتاَبَ اللَّه

 وَبِمَا كنُْتمُْ تدَْرُسُونَ 
Tidak wajar bagi seorang manusia yang Allah berikan kepadanya Al Kitab, hikmah dan kenabian, 

lalu dia berkata kepada manusia: “Hendaklah kamu menjadi penyembah-penyembah ku bukan penyembah 

Allah”. Akan tetapi (dia berkata): “Hendaklah kamu menjadi orang-orang rabbani, karena kamu selalu 

mengajarkan Al Kitab dan disebabkan kamu tetap mempelajarinya. 



Musyaffa Ahmad Rahim1, Amirotun Nafisah2 

 

  Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 49 

sunnah Rasulullah saw., namun, ruang ijtihad sangat terbuka terkait hal 

ini, sebagaimana akan dijelaskan kemudian25. 

Pernyataan pada Pengertian yang berbunyi: “menyematkan atau 

melabelkan” ini karena mempertimbangkan bahwa sebagian ahli Ilmu Al 

Qur’an dan Tafsir ada yang meng-istilahkan “tasmiyah (تسمية)” dalam arti 

memberi nama, atau menyematkan, dan Sebagian ahli Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

lainnya mempergunakan istilah “Alqab (ألقاب)” dalam arti “label yang 

disematkan”26. 

Sedangkan pernyataan dalam Pengertian yang berbunyi: “nama, atau 

sifat, atau simpulan atau korelasi” ini penulis kemukakan demi 

mempertimbangkan bahwa terkadang yang disematkan itu memang suatu 

nama, terkadang berupa sifat yang berubah menjadi nama, terkadang adalah 

suatu kesimpulan yang diambil dari muatan suatu ayat yang darinya lalu 

diubah menjadi nama, dan terkadang pula nama itu diambil dari korelasi 

lainnya yang berhubungan dengan ayat yang lalu disematkan sebagai nama. 

Misalnya, nama “Ayat Kursi”, ia itu bukan sifat, bukan kesimpulan dan 

bukan sesuatu yang berkorelasi dengan ayat Q.S. Al Baqarah: 255, tetapi, ia 

adalah suatu kosa kata yang terdapat di ayat itu, yang lalu oleh Rasulullah saw., 

dan disematkan sebagai nama bagi Q.S. Al Baqarah ayat 255. 

Misalnya lagi adalah nama “Ayat al Shoif”. Kosa kata “Shoif” yang berarti 

musim panas, sepintas lalu tidak memiliki keterkaitan dengan Q.S. An-Nisa’: 

176, kecuali bahwa Q.S. An-Nisa’: 176 itu turun di musim panas, lalu Rasulullah 

saw., menjadikannya sebagai nama bagi ayat ini, sebagaimana akan dijelaskan 

nanti. 

b. Urgensi Memberi Nama Ayat Al Qur’an 

Memberi nama kepada sesuatu yang ada di alam ini secara umum, tentu 

sangat penting, dan inilah salah satu aspek di mana Allah swt. mengunggulkan 

nabi Adam as. dihadapan para malaikat. 

 

Allah swt. berfirman: 

 

َاب ا يون ائ اب اناْأَاااالاَقَافَاااة اكاَئ الَاماَالاْ ىلَاعاَااماْه اضاَراَعاَاام اث ا اهاَل اك ااااءاَماَساْالْأَاااماَآدَاااماَل اعاَواَ ااماْت اناْك اااناْإ اااء الَاؤ اهاَاااء اماَساْأ

اإ ا انَلَاااماَلاْع ا لَاااكاَانَحاَباْس ا وااال اقَاا.اايناَق ااد اصاَ ااماْه ائْاب اناْأَااام ااآدَايَاااالاَقَاا.اايم اك احاَالاْاايم ال اعَاالاْااتاَناْأَاااكاَن اإ ا انَتَاماْل اعاَ اماَ ل 

َاب ا َابَاناْأَا اام الَافَااماْه اائ اماَساْأ َاب ااماْه اأ اراْالْأَاواَاات ااواَماَالس ااباَياْغاَام الَاعاْأَا ينّ اإ ااماْك الَاالاْق اأَااماْلَاأَااالاَقَااماْه اائ اماَساْأ  اماَام الَاعاْأَاواَاض 

 [33 - 31: البقرةا]وناَم ات اكاْتَااماْت اناْك ا اماَواَاوناَد اباْت ا
 

Dan Dia mengajarkan kepada Adam nama-nama (benda-benda) seluruhnya, 

kemudian mengemukakannya kepada para Malaikat lalu berfirman: 

 
25 Adam Bamba, Asma’ Al Qur’an wa Asma’ Suwarihi wa Ayatihi; Mu’jam Mausu’I Muyassar 

(Dubai: Markaz Jum’ah al Majid li al Tsaqafah wa al Turats, cet. Ke 1-, 1430 H), hal. 120. 
26 Misalnya Khalil Ismail Ilyas, beliau meng-istilahkan “Asma’ al Ayat”, lihat: Khalil 

Ismail Ilyas, Asma’ al Ayat pada Majallah Jami’ah Takrit li al ‘Ulum al Insaniyyah, jilid 16, tahun 

k3-3, Adzar (Maret), 2009. Sedangkan DR. Abd al Sami’ al Anis pada situs Al Alukah 

mengistilahkannya dengan istilah “Al Ayat Al Qur’aniyyah Dzwat al Alqab”. 



Penamaan Ayat Al-Qur’an Suatu Diskursus... 

 

50 | Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

“Sebutkanlah kepada-Ku nama benda-benda itu jika kamu memang benar orang-

orang yang benar!” Mereka menjawab: “Maha Suci Engkau, tidak ada yang kami 

ketahui selain dari apa yang telah Engkau ajarkan kepada kami; sesungguhnya 

Engkaulah Yang Maha Mengetahui lagi Maha Bijaksana”. Allah berfirman: 

“Hai Adam, beritahukanlah kepada mereka nama-nama benda ini”. Maka setelah 

diberitahukannya kepada mereka nama-nama benda itu, Allah berfirman: 

“Bukankah sudah Ku katakan kepadamu, bahwa sesungguhnya Aku mengetahui 

rahasia langit dan bumi dan mengetahui apa yang kamu lahirkan dan apa yang 

kamu sembunyikan?”. [Q.S. Al Baqarah: 31 – 33]. 

 

Karenanya, seorang muslim secara umum, peneliti dan pengkaji secara 

khusus, saat berinteraksi dengan Al Qur’an dan ayat-ayatnya, mereka pun 

sangat memerlukan adanya cara yang cepat dan tepat untuk menyebut suatu 

ayat atau sekumpulan ayat tertentu. 

Ada beberapa pilihan untuk tujuan ini, diantaranya: 

1. Seseorang bisa dengan cara menyebut dan membaca keseluruhan ayat 

yang dimaksudkannya secara utuh dan lengkap. Cara ini bisa memenuhi 

aspek ketepatan, namun, bagi banyak kalangan, tentu dianggap tidak 

cepat dan tidak praktis. 

2. Seseorang bisa dengan cara menyebut nama surat, lalu nomor ayatnya. 

Cara ini dapat memenuhi aspek kecepatan, namun, bagi sebagian orang, 

tidak bisa serta merta menangkap pesan dan kandungan ayatnya. 

3. Seseorang bisa dengan cara menyebut nomor urut surat, lalu nomor urut 

ayatnya. Ini adalah cara yang sangat cepat. Masalahnya, sama dengan 

cara pada nomor 2. 

4. Seseorang bisa dengan cara menyebut nama yang disematkan kepada 

ayat atau sekumpulan ayat tertentu. Cara ini pun memiliki problem. 

Namun, problem ini dapat menjadi semakin mengecil manakala nama 

ayat tertentu telah menjadi popular. Misalnya, saat seseorang menyebut 

nama “Ayat Kursi”. Karena nama ini sudah sangat popular, maka 

pendengar langsung mengetahui ayat mana yang dimaksud. 

Bagian Kedua: Justifikasi Memberi Nama Ayat Al Qur’an 

Ada beberapa argumen, atau hujjah, atau justifikasi dan pembenaran 

yang bisa dijadikan sebagai pijakan bagi Memberi Nama Ayat Al Qur’an, yaitu: 

sunnah Rasulullah saw., contoh yang dilakukan oleh Salafus-Shalih, baik dari 

kalangan sahabat nabi maupun dari para tabi’in, dan juga tindakan para ulama’ 

umat Islam. 

Sunnah Rasulullah Saw. 

Paling tidak ada dua poin yang bisa diambil dari sunnah nabi saw., terkait 

persoalan Memberi Nama Ayat Al Qur’an, yaitu: sunnah fi’liyyah beliau saw., 

dan sunnah taqririyah beliau. 

Pertama: Sunnah Fi’liyyah 



Musyaffa Ahmad Rahim1, Amirotun Nafisah2 

 

  Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 51 

Ada beberapa sabda nabi Muhammad saw., yang darinya dapat 

dipahami bahwa secara fi'li beliau saw memberi nama ayat-ayat tertentu dari Al 

Qur’an.  

 

Diantaranya, no-127: 

 

اإ ااة ان اجاَالاْال اواْخ اد ااناَياْوبَااه انَياْبَاالاْح ايَااماْلَاا..اة الَاصاَالّ اك ااار اب اد ااياْف اايّ اس اراْك االاْاةَاآيَااأَاراَقَااناْماَ  ت اواْماَالاْ ل 

 

Siapa yang membaca Ayat Kursi pada setiap selesai setiap shalat, maka tidak ada 

sesuatu yang menghalangi antara dia dan memasuki surga selain kematian. 

 

Pada hadits qauli ini terdapat sunnah fi’liyah Rasulullah saw. yang 

menyebut adanya nama “Ayat Kursi”, dan yang dimaksud oleh sabda beliau di 

sini adalah Q.S. Al Baqarah ayat 255. 

No-228: 

 

اه اياْلَاعاَااالل ا ىل اصاَاا–ااالل ااالاَواْس اراَاات اعاْجاَاْاراَ ااماَ:ا"...ااالاَقَااا–ااه اناْعاَااالل اااياَض اراَاا–اااب اط اخاَالاْاان ابْااراَماَع اااناْعاَ

 ىات احاَ،ااه اياْف اااياْل اااظاَلَاغاْأَا اماَااء اياْشاَااياْف اااياْل اااظاَلَاغاْأَا اماَواَ،ااة الَالَاكاَالاْ يف اااه ات اعاْاجاَراَ اماَااء اياْشاَااياْف ااا–ااماَل اساَواَ
»الاَقَاواَااياْر ادْاصاَااياْف اااه اع ابَاصاْإ اب اااناَعَاطاَ اة اراَواْس ااار اآخ ا يف اااياْت اال اااف اياْالص اااة اآيَاااكاَياْف اكاْتَا لَاأَا،اار اماَع ا ايَا:ا

 ؟!ا...ا«.ااء اساَالنّ ا
 

Dari Umar bin al Khaththab ra. berkata: “…Saya tidak pernah bolak balik 

(bertanya) kepada Rasulullah saw. dalam suatu urusan yang seperti bolak 

baliknya diriku kepada beliau dalam urusan “kalalah”, dan Rasulullah saw. tidak 

bersikap berat kepadaku yang seperti beratnya sikap beliau kepadaku dalam 

urusan itu, beliau saw. bersabda: Tidak cukupkah bagimu Ayat Shoif yang ada 

pada akhir surat an-Nisa’?!...”. 

 

Pada hadits qauli ini, ada sunnah fi’liyyah beliau saw. yang menyebut 

adanya nama “Ayat Shoif”, ayat yang turun di musim panas, dan nama “Ayat 

Shoif” itu beliau saw. sematkan kepada ayat terakhir surat An-Nisa’. 

Hal menarik lainnya dari hadits no.2 ini adalah bahwa beliau saw. 

memberi nama “Ayat Shoif”, padahal, sepintas lalu, tidak ada korelasi antara 

ayat 176 (terakhir) surat An-Nisa’ dengan shoif yang artinya adalah musim 

panas, kecuali bahwa ayat ini turun pada musim panas. 

Hal ini menjadi pijakan bahwa terkait dengan “Memberi Nama Ayat Al 

Qur’an”, terkadang disebabkan oleh adanya suatu korelasi meskipun tidak 

tampak jelas pada awalnya. 

 
27 Diriwayatkan oleh al Nasa'i pada al Sunan al Kubro, hadits no. 9848, dan pada kitab 

Amal al Yaum wa Lailah, hadits no. 100 dan oleh Ibnu Hibban sebagaimana dikutip oleh Ibnu 

Hajar dalam Ithaf al Maharah hadits no. 6480, dan para ahli hadits menilainya sebagai hadist 

shahih dengan berbagai syawahidnya. Lihat: Nashir al Din al Albani, al Silsilah al Shahihah al 

Kamilah, hadits no. 972. 
28 Hadits shahih diriwayatkan oleh Muslim dalam Shahihnya, hadits no. 1617. 



Penamaan Ayat Al-Qur’an Suatu Diskursus... 

 

52 | Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

Kedua: Sunnah Taqririyah 

Maksudnya adalah bahwa ada suatu perbuatan atau tindakan yang 

dilakukan oleh selain Rasulullah saw., namun beliau saw., membiarkannya 

dalam arti tidak ingkar yang merupakan tanda persetujuan beliau saw. 

Diceritakan29 bahwa Rasulullah saw. menugaskan kepada Abu Hurairah 

untuk menjadi penjaga Zakat Fitrah, lalu Abu Hurairah “dikerjai” oleh syetan 

sebanyak tiga kali, namun Abu Hurairah tidak mengetahui bahwa yang 

“ngerjain” dirinya adalah syetan. Maka, ketika terjadi pada kali ketiga, saat 

syetan itu hendak dibawa menghadap Rasulullah saw., si setan berkata: 

 

 لَااااللّ  ا:ا}يّ اس اراْك االاْااةَاآيَاااأْاراَاقاْفَاا..ااكاَاش اراَف ا ىلَاإ اااتاْيَاواْأَا ااذَاإ ا...  ااهاَب اااالل اااكاَع افَاناْيَاااات اماَل اكاَااكاَم الّ اعاَأ اااياْن اعاْدَا

اإ ااهَالَاإ ا  ا...اةَايَاالْآااماَت اخاْتَا ىت احاَ[ 255: البقرةا...{ا]م اواْي اقَاالاْاي احاَالاْاواَه ا ل 
 

Biarkan aku mengajarkan kepadamu beberapa kalimat yang Allah swt. memberi 

manfaat dengannya kepadamu … jika kamu telah sampai ke tempat tidurmu, 

bacalah Ayat Kursi: [Q.S. Al Baqarah: 255]. 

 

Pada Riwayat yang dikeluarkan oleh Imam Nasa-iy pada kitab Amal al Yaum wa 

al-Lailah hadits no. 954, Rasulullah saw. bersabda: 

 

 كاَل اذَاكَااه ان اأَااتاَماْل اعاَ اماَاواَأَا
 

Tidakkah kamu mengetahui bahwa memang begitu. 

 

Sabda Rasulullah saw. ini termasuk taqrir beliau saw. terhadap adanya 

nama “Ayat Kursi” terhadap Q.S. Al Baqarah ayat 255 yang lahiriahnya riwayat 

an-Nasa'i ini menunjukkan bahwa sepertinya Abu Hurairah sebelumnya belum 

mengetahui ajaran itu. 

Sunnah Taqririyah ini, bagi teman “Memberi Nama Ayat Al Qur’an” 

menjadi begitu penting dan strategis, sebab ia menjadi pijakan kuat bagi adanya 

tindakan “Memberi Nama Ayat Al Qur’an”, Wallahu a’lam. 

Salaf al-Shalih 

Salaf al Shalih adalah generasi awal umat Islam yang telah memiliki 

paling tidak dua keunggulan, yaitu: 

1. Mendapatkan tazkiyah (rekomendasi dan kesaksian), baik dari Allah swt. 

maupun dari Rasulullah saw. bahwa mereka adalah generasi terbaik 

umat manusia30. 

 
29 Cerita ini ada pada Shahih Bukhari, hadits no. 2311, 3275 dan 5010. 
30 Diantaranya adalah Q.S. Ali Imran ayat 110 yang menyatakan bahwa mereka adalah 

umat terbaik. Juga sabda Rasulullah saw. yang menyatakan bahwa sebaik-baik manusia adalah 

kurun Rasulullah, lalu kurun berikutnya, lalu kurun berikutnya. Lihat Shahih Bukhari hadits no. 

2652, 3651 dan 6429, juga Shahih Muslim hadits no. 2533. 



Musyaffa Ahmad Rahim1, Amirotun Nafisah2 

 

  Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 53 

2. Ada isyarat dari Allah swt. agar generasi berikutnya mengikuti mereka. 

Tentu bukan dalam hal dan urusan, namun, paling tidak dalam urusan 

keimanan dan keagamaan31. 

Terkait tema “Memberi Nama Ayat Al Qur’an” ada banyak contoh dari 

perilaku mereka (baca: sunnah fi’liyyah) mereka yang bisa dijadikan sebagai 

dalil, atau pijakan atau justifikasi bagi tindakan “memberi nama ayat Al 

Qur’an”. 

Diantaranya adalah adanya penamaan “Ayat al Hijab” bagi Q.S. Al 

Ahzab: 53. Penamaan ini dilakukan oleh Umar bin al Khaththab, ummul 

mukminin ‘Aisyah dan Anas bin Malik radhiyaLlahu ‘anhum ajma’in. 

 

االن ااام الَاعاْأَا انَأَا:ا"ك اال اماَاان اباْااس ان اأَاااالاَقَا َافَاا...اااب اجاَح االاْااة اآيَا:ااة ايَاالْآاااه اذ اهاَب ااااس   ااهاَي أَا اايَا: }ىالَاعَاتَاااالل ااالاَزاَناْأ

اإ ااايّ اب االن اااتاَواْي اب ا واال اخ ادْاتَا لَا واان اآماَاايناَذ اال ا :اه ال اواْقَا ىلَاإ ا{اااه انَإ ااايناَر ااظ انَااراَياْغاَااام اعَاطاَ ىلَاإ اااماْك الاَااناَذَاؤاْي اااناْأَا ل 

َاساَ ااذَاإ اواَ} َااساْفَا ااع اتَاماَاان اوه ام ات الاْأ ]اب اجاَح ااااء اراَواَ نام ااان اوه ال اأ اااب اجاَح االاْااباَر اض افَا[ 53: الأحزاب{ا

 .32..."ا
 

Anas bin Malik berkata: “Saya adalah yang paling tahu (cerita) tentang ayat oni: 

Ayat al Hijab … lalu Allah swt. turunkan: {Hai orang-orang yang beriman, 

janganlah kamu memasuki rumah-rumah Nabi kecuali bila kamu diizinkan 

untuk makan dengan tidak menunggu-nunggu waktu masak (makanannya) … } 

sehingga sampai pada firman Allah swt: {Apabila kamu meminta sesuatu 

(keperluan) kepada mereka (istri-istri Nabi), maka mintalah dari belakang tabir}. 

 

Ulama’ Umat. 

Para ulama’ Islam, baik dari kalangan para ahli tafsir, ahli fiqih dan dari 

kalangan lainnya, mereka pun juga sering didapati menyematkan nama-nama 

tertentu kepada satu atau beberapa ayat Al Qur’an, dan tindakan mereka ini 

tidak mendapatkan respon penolakan dari kalangan ulama’ lainnya, sesuatu 

yang menandakan bahwa tindakan “memberi nama ayat Al Qur’an” adalah 

suatu tindakan yang tidak dipersalahkan. 

Diantara contohnya adalah Imam Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad 

Al Qurthubi (w. 671 H) penulis kitab Al Jami’ li Al Qur’an. 

Pada kitab nya ini beberapa kali beliau merefer ke suatu ayat yang oleh 

beliau disebut sebagai “Ayat al Tauhid”, yaitu Q.S. Al Baqarah: 163: 

 

اإ ااهَالَاإ ا لَااد ااح اواَاه الَاإ ااماْك اه الَاإ اواَ: }ىالَاعَاتَااالاَقَا  [163: البقرة{ا]يم اح االر اان اماَحاْالر ااواَه ا ل 
 

 
31 Pada Q.S. At-Taubah 100 Allah swt. berfirman: “dan orang-orang yang mengikuti 

mereka dengan ihsan”, suatu isyarat agar umat Islam mengikuti As-Sabiqun al Awwalun dari para 

sahabat nabi saw. 
32 Lihat Shahih Bukhari hadits no. 4792. 



Penamaan Ayat Al-Qur’an Suatu Diskursus... 

 

54 | Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

Allah swt. berfirman: “Dan Tuhanmu adalah Tuhan Yang Maha Esa; tidak ada 

Tuhan melainkan Dia Yang Maha Pemurah lagi Maha Penyayang”. [Q.S. Al 

Baqarah: 163]. 

 

Pertama: Pada bagian akhir beliau menafsirkan Q.S. Al Baqarah: 44, 

beliau berkata: “Dan akan datang pada surat ini (maksudnya: Al Baqarah) 

penjelasan tentang manfaat akal, yaitu pada saat penafsiran terhadap (Ayat 

Tauhid) insyaAllah”33. 

Kedua: Pada saat beliau menafsirkan Q..S. Al Baqarah ayat 170 beliau 

berkata: “Yang demikian itu karena merupakan suatu kewajiban atas setiap 

mukallaf untuk belajar urusan tauhid dan memiliki kepastian dalam hal ini, dan 

yang demikian itu tidak terjadi kecuali melalui jalan Al Qur’an dan Sunnah Nabi 

sebagaimana telah kami jelaskan pada (Ayat Tauhid) dan Allah memberikan 

hidayah-Nya kepada siapa saja yang Dia kehendaki”34. 

Ketiga: Pada saat beliau menafsirkan QS, Ali Imran ayat 6 beliau berkata: 

“dan bantahan terhadap mereka telah berlalu pada (Ayat Tauhid)”35. 

Keempat: Pada saat beliau menafsirkan Q.S. Al An’am ayat 2 beliau 

berkata: “Saya (maksudnya: Al Qurthubi) berkata: Singkatnya, setelah Allah 

swt. menyebutkan tentang penciptaan alam besar, maka Dia menyebutkan 

setelahnya tentang penciptaan alam kecil, yaitu manusia, dan menjadikan pada 

alam yang kecil ini sesuatu yang ada pada alam besar, sebagaimana telah kami 

jelaskan di surat Al Baqarah pada (Ayat Tauhid), wallahu a’lam dan segala puji 

milik Allah”36. 

Kelima: Pada saat menafsirkan Q.S. Al Dzariyat ayat 20 – 23 beliau 

berkata: “Dan telah kami kemukakan pada (Ayat Tauhid) dari surat Al Baqarah 

bahwa tidak ada sesuatu yang ada pada fisik manusia yang merupakan alam 

kecil kecuali padanannya ada pada alam besar, dan di sana kami telah 

menyebutkan bagian dari I’tibar sesuatu yang telah mencukupi dan memadai 

bagi siapa saja yang melakukan tadabbur”37. 

Bagian Ketiga: Ayat-Ayat yang Memiliki Nama dan Peluang Ijtihad Memberi 

Nama Ayat 

Pada bagian sebelumnya penulis secara tidak langsung telah 

menyebutkan Sebagian contoh dari ayat-ayat yang telah memiliki nama, baik 

yang diberikan oleh Rasulullah saw. maupun oleh Salaf al Shalih, ataupun oleh 

ulama’ Islam. 

Pada bagian ini, penulis akan menjelaskan tentang suatu karya ilmiah, 

baik berbentuk kitab ataupun suatu makalah yang diterbitkan suatu jurnal 

 
33 Al Qurthubi, Al Jami’ li Ahkam Al Qur’an (Kairo: Dar al Kutub al Mishriyyah, cet. ke-2, 

1384 H = 1964 M), (1/371). 
34 Al Qurthubi, Al Jami’ li Ahkam Al Qur’an (2/212). 
35 Al Qurthubi, Al Jami’ li Ahkam Al Qur’an (4/7). 
36 Al Qurthubi, Al Jami’ li Ahkam Al Qur’an, Jilid.6,hal.387. 
37 Al Qurthubi, Al Jami’ li Ahkam Al Qur’an Jilid. 17, hal.40). 



Musyaffa Ahmad Rahim1, Amirotun Nafisah2 

 

  Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 55 

ilmiah, ataupun makalah yang dipublikasikan pada situs yang bersifat umum 

dan terbuka. 

Karya Ilmiah Terkait Ayat Al Qur’an yang Memiliki Nama 

Paling tidak ada tiga karya ilmiah yang merupakan perintis awal dari isu 

“Menamakan Ayat Al Qur’an” dan tiga-tiga terhitung sebagai karya 

kontemporer, namun, sebelum sebutkan sedikit deskripsi dari tiga karya ilmiah 

ini, ada baiknya penulis menyinggung tentang sesuatu yang mirip dan 

mendekati isu dan tema ini dari karya para ulama’ terdahulu. 

Adalah al Imam Jalaluddin al Suyuthi (w. 911 H), pada kitabnya Al Itqan 

fi ‘Ulum Al Qur’an, beliau menjelaskan bahwa di antara bentuk Ulum Al Qur’an 

adalah apa yang beliau disebut sebagai “Mufradat Al Qur’an”. 

Di situ beliau menuturkan suatu cerita, yang dalam cerita itu ada istilah-

istilah: Ay Al Qur’an A’zham (bagian Al Qur’an manakah yang paling agung), ay 

Al Qur’an Ahkam (bagian Al Qur’an manakah yang paling kokoh), Ay Al 

Qur’an Ajma’ (bagian Al Qur’an manakah yang paling menghimpun berbagai 

urusan), Ay Al Qur’an Ahzan (bagian Al Qur’an manakah yang paling membuat 

duka), Ay Al Qur’an Arja (bagian Al Qur’an manakah yang paling memberi 

harapan)38 dst. 

Ini bisa dikatakan sebagai awal atau embrio bagi pengembangan satu 

bagian dari satu bentuk baru pada Ilmu Al Qur’an dan Tafsir, sebagaimana akan 

dijelaskan. 

Pertama: Karya Ilmiah Berbentuk Kitab 

Ada satu kitab berjudul: Asma’ Al Qur’an wa Asma’ Suwarihi wa Ayatihi; 

Mu’jamun Mausu’iyyun Muyassarun. Ditulis oleh DR. Adam Bamba dan 

diterbitkan oleh Markaz Jum’ah al Majid, Dubai, pada tahun 1430 H / 2009 M. 

Dalam kaitan dengan “Memberi Nama Ayat”, pada kitab ini, DR. Adam 

berusaha mencantumkan ayat-ayat yang telah memiliki nama, baik yang 

diberikan oleh Rasulullah saw. maupun oleh Salaf al Shalih, ataupun oleh para 

ulama’ dan disusun berdasarkan huruf abjad nama-nama ayat yang telah ada. 

Dari hasil penelusuran beliau, beliau mendapatkan telah ada 223 nama 

yang telah disematkan kepada ayat atau sekumpulan ayat Al Qur’an. 

Diantara catatan penulis kepada kitab ini adalah bahwa DR. Adam 

setelah mencantumkan nama suatu ayat, belum belum menyusunnya dalam 

sistematika: Nama ayat, makna nama, Ayat yang dimaksud, siapa yang 

memberikan nama itu, dan alasan ayat tertentu dinamakan demikian. Kalua saja 

beliau menyusunnya dalam format seperti ini, niscaya kitab ini akan menjadi 

semakin menarik. 

Kedua: Karya Ilmiah yang Dipublikasikan di Jurnal 

Ada satu karya ilmiah yang telah dipublikasikan pada suatu jurnal ilmiah 

dengan judul “Asma’ al Ayat”. Ditulis oleh DR. Khalil Ismail Ilyas, dan 

dipublikasikan pada Majallah Jami’ah Takrit li al ‘Ulum al Insaniyyah, yang 

terbit pada bulan Adzar (Maret) 2009. 
 

38 Al Suyuthi, Al Itqan fi ‘Ulum Al Qur’an (Medina: Muhammad al Malik Fahd, cet. ke-1), 

(6/2159). 



Penamaan Ayat Al-Qur’an Suatu Diskursus... 

 

56 | Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

Pada makalah ini DR. Khalil mengklaim bahwa beliau adalah orang 

pertama yang menulis isu (tema) ini. 

Pada makalah ini, beliau menyebutkan bahwa ada sekitar lima puluhan 

nama yang telah disematkan kepada suatu ayat atau sekumpulan ayat tertentu. 

Catatan penulis makalah ini adalah bahwa sebagai karya perintis (jika 

benar klaim beliau), maka karya ilmiah beliau ini perlu dijadikan rujukan untuk 

terus dikembangkan, diperdalam, diperluas, dirapikan susunannya dan 

berbagai aspek dan sisi pengembangan lainnya. 

Ketiga: Makalah Terpublikasikan Secara Terbuka di Internet 

Ada satu makalah yang terpublikasi di internet, pendek saja, namun 

cukup menginspirasi untuk mengembangkan bagian dari satu bentuk Ilmu Al 

Qur’an dan Tafsir. 

Makalah ini ditulis oleh DR. Abd al Sami’ al Anis dengan judul Al Ayat 

Al Qur’aniyyah Dzawatu al Alqab (‘Anawin al Ayat) yang dipublikasikan pada 

situs Al Alukah. 

Beliau mengawali tulisannya dengan mengatakan: “Ini merupakan satu 

kajian yang sangat penting dari sekian banyak pembahasan Ilmu Al Qur’an dan 

Tafsir”. 

Peluang Berijtihad untuk Memberi Nama Ayat Al Qur’an. 

Dari penelusuran terhadap isu dan tema ini, penulis mendapati beberapa 

peluang untuk berijtihad dalam hal ini. Diantaranya: 

1. Berijtihad untuk menyusun ulang karya-karya ilmiah yang telah ada agar 

lebih sistematis dan lengkap penyuguhan informasinya. 

2. Berijtihad untuk melakukan penelusuran terhadap berbagai karya-karya 

klasik dan kontemporer, terutama pada kitab-kitab tafsir untuk 

menemukan peluang adanya nama-nama baru bagi suatu ayat tertentu 

yang telah ada di kitab-kitab itu yang belum terekam oleh tiga karya 

ilmiah yang telah ada. 

Terkait hal ini, penulis menemukan adanya beberapa nama yang telah 

disematkan oleh para ulama kepada suatu atau sekumpulan ayat, namun 

penulis belum menemukannya pada tiga karya ilmiah yang ada. Padahal 

Sebagian dari nama-nama ini telah ditulis dalam bentuk suatu kitab yang 

dicetak. 

Misalnya kitab dengan judul Ayat al Huquq Ma’ani wa Dalalat, karya 

Muhammad Mahmud Jum’ah Ibrahim, Ayat al Huquq al ‘Asyrah fi Surat 

al Nisa’, karya DR. Sulaiman bin Ibrahim bin Abdullah al-Lahim. Judul 

ini mengacu kepada Q.S. An-Nisa’ ayat 36 yang diberi nama sebagai 

“Ayat al Huquq” atau “Ayat al Huquq al ‘Asyrah”. 

Misalnya lagi, Ibnu Taimiyyah (661 – 728 H = 1263 – 1328 M) telah 

memberi nama Q.S. An-Nisa’: 58 sebagai “Ayat al Umaro”, dan lalu 

menyusun buku dengan judul Al Siyasah al Syar’iyyah fi Ishlah al Ra’I 

wa al Ra’iyyah,  



Musyaffa Ahmad Rahim1, Amirotun Nafisah2 

 

  Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 57 

3. Berijtihad untuk memberikan nama kepada suatu atau sekumpulan ayat 

tertentu yang memang belum pernah diberikan oleh siapa pun 

sebelumnya. 

Misalnya, bagi masyarakat Indonesia yang mempunyai tradisi ber-“Halal 

bi Halal” pada momentum bulan Syawal yang jatuh setelah bulan puasa 

Ramadhan, bisa diusulkan adanya satu atau beberapa ayat untuk 

disematkan kepadanya sebagai ayat Halal bi Halal. Misalnya saja nama 

Halal bi Halal bisa disematkan kepada Q.S. al Nur ayat 22 yang berkisah 

tentang perintah Allah swt. kepada Abu Bakar al Shiddiq dan yang 

semacamnya untuk memberi maaf kepada Misthah bin Utsatsah yang 

telah begitu menyakitinya. 

Hubungan Nama Ayat Al Qur’an dengan Bentuk-Bentuk Ilmu Al Qur’an dan 

Tafsir 

Pertanyaannya: Jika dilakukan ijtihad terhadap isu atau tema “memberi 

nama ayat Al Qur’an”, lalu, di kategori manakah hasil ijtihad ini akan 

digabungkan dalam lingkup Ilmu Al Qur’an dan Tafsir? 

Jawaban atas pertanyaan ini adalah satu dari dua kemungkinan, yaitu: 

Pertama: Hasil ijtihad ini akan digabungkan dan menjadi tambahan 

terhadap al Nau’ al Khamis ‘Asyar pada kitab Al Burhan fi ‘Ulum Al Qur’an karya 

al Zarkasyi dengan nama: Ma’rifat Asmaihi wa Isytiqaqatuha, yang telah 

dikembangkan oleh al Suyuthi pada al Nau’ al Sabi’ ‘Asyar dengan nama Ma’rifat 

Asmaihi wa Asma’ Suwarihi. Model inilah yang dilakukan oleh DR. Adam 

Bamba dengan menulis buku berjudul: Asma’ Al Qur’an wa Asma’ Suwarihi wa 

Ayatihi. 

Kedua: Hasil ijtihad ini dikembangkan menjadi satu nau’ yang berdiri 

sendiri dan memisahkannya dari Asma’ Al Qur’an dan Asma’ Suwar Al Qur’an. 

Menurut pendapat penulis, model pertama lebih bagus, sehingga “nama 

ayat Al Qur’an” hanyalah menjadi satu sub bagian dari Asma’ Al Qur’an, Asma’ 

Suwar Al Qur’an, dan lalu Asma’ Ayat Al Qur’an, wallahu a’lam. 

 

KESIMPULAN 

Pada bagian penutup ini penulis akan menjelaskan tentang simpulan dan 

saran untuk penulis lainnya. 

Ada dua kesimpulan yang bisa penulis kemukakan pada tulisan ini, yaitu: 

1. Bahwa ada banyak argumentasi yang bisa dikemukakan yang 

membenarkan dibenarkan dan diperbolehkannya menyematkan nama-

nama tertentu kepada satu atau sekumpulan ayat tertentu dari ayat-ayat 

Al Qur’an al Karim. 

2. Bahwa ada banyak contoh bagi pensematan suatu nama kepada satu atau 

beberapa ayat Al Qur’an, baik contoh dari Rasulullah saw., maupun salaf 

al shalih ataupun para ulama’, bahkan telah ada beberapa karya ilmiah 

yang terkait dengan isu dan tema “memberi nama ayat Al Qur’an” ini. 

 

DAFTAR PUSTAKA 



Penamaan Ayat Al-Qur’an Suatu Diskursus... 

 

58 | Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

Al Qur’an Al Karim. 

Abd. Al Fattah bin Abd. Al Ghani al Qadhi (1325 – 1403 H = 1907 – 1982 M). 

 Nafais al Bayan Syarh  al Faraid al Hisan fi ‘Addi Ayi Al Qur’an. Medina. 

Maktabah al Dar. Cet.ke-1. 1404 H. Ma’alim al Yusr Syarh Nazhimah al 

Zuhr. Mathba’ah al Azhar. 1949. 

Abd. Al Sami’ al Anis. Al Ayat Al Qur’aniyyah Dzawat al Alqab (‘Anawin al Ayat). 

Mauqi’ al Alukah. 

Adam Bamba. Asma’ Al Qur’an wa Asma’ Suwarihi wa Ayatihi; Mu’jam Mausu’I 

Muyassar. Dubai. Markaz Jum’ah al Majid li al Tsaqafah wa al Turats. Cet. 

Ke-1. 1430 H. 

Al Albani, Muhammad Nashi al Din (1332 – 1420 H = 1914 – 1999 M). Silsilah al 

Ahadits al Shahihah. Riyadh. Maktabah al Ma’arif li al Nasyr wa al Tauzi’. 

Cet.ke-1. Shahih al Jami’ al Shaghir wa Ziyadatuhu. Beirut. Al Maktab al 

Islami. 

Al Asqalani, Ibn Hajar = Syihab al Din Abu al Fadhl Ahmad bin ‘Ali (773 – 852 

H = 1371 – 1449 M).  

Fath al Bari Syarah Shahih al Bukhari. Beirut: Dar al Ma’rifah. 1379 H. 

Ithaf al Maharah bi al Fawaid al Mubtakarah min Athraf al ‘Asyarah. Medina: Markaz 

al Malik Fahd li Thiba’at al Mushhaf al Syarif. Cet.ke-1. 1415 H/1994 M. 

‘Asyur, Ibn = Muhammad al Thahir bin ‘Asyur (1296 – 1393 H = 1879 – 1973 M). 

Tahrir al Ma’na al Sadid wa Tanwir al ‘Aql al Jadid min Tafsir al Kitab al Majid 

(al Tahrir wa al Tanwir. Tunis. Al Dar al Tunisiyah li al Nasyr. 1984 M. 

Al Atsir, Ibn = Abu as-Sa’adat Majd al Din al Mubarak bin Muhammad (544 – 

606 H = 1150 – 1210 M). Al Nihayah fi Gharib al Hadits wa al Atsar, tahqiq 

Ahmad bin Muhamad al Kharrath. Qatar. Wazarat al Auwqaf wa asy-

Syu-un al Islamiyyah. 

Aqilah, Ibn, al Makkiy = Muhammad bin Ahmad bin Sa’id (w. 1150 H = 1737 M). 

Az-Ziyadah wa al Ihsan fi ‘Ulum Al Qur’an. Syarjah – UEA. Markaz al 

Buhuts wa al Dirasat Jami’ah al Syariqah al Imarat. Cet. Ke-1. 1427 H. 

Al Bazzar, Abu Bakr (215 – 292 H). Al Bahr al Zakhkhar. Medina: Maktabah al 

‘Ulum wa al Hikam. Cet. Ke-1. 1988 sampai 2009. 

Al Bukhari = Muhammad bin Isma’il (194 – 256 H = 810 – 870 M). Al Jami’ al 

Musnad al Shahih al Mukhtashar … = Shahih al Bukhari. Dar al Thauq al 

Najah. Cet. Ke-1. 1422 H. 

Al Bulqini, Jalal al Adin = Abd. Al Rahman bin ‘Umar bin Ruslan Abu al Fadhl 

(763 – 824 H = 1362 – 1421 M) dalam Mawaqi’ al ‘Ulum fi Mawaqi’ al Nujum 

bi Tahqiq Anwar Mahmud al Mursi Khaththab. Thanta – Mesir. Dar al 

Shahabah li al Turats. Cet. Ke-1. 

Al Dani, Abu ‘Amr Utsman bin Sa’id al Andalusi (371 – 444 H = 981 – 1053 M). 

Al Bayan fi ‘Add Ayi Al Qur’an bitahqiq DR. Ghanim Qaduri al Hamd. Kuwait. 

Mansyurat Markaz al Makhthuthat wa al Turath wa al Watsaiq. Cet. Ke-

1. 1414 H/1994 M. 



Musyaffa Ahmad Rahim1, Amirotun Nafisah2 

 

  Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 59 

Faris, Ibn = Abu al Husain Ahmad bin Faris al Qazwini (329 – 395 H = 941 – 1004 

M). Mu’jam Maqayis al Lughah bitahqiq Abd. Al Salam Muhammad Harun. 

Dar al Fikr. 1399 H/1979 M. 

Hazim Sa’id Haidar. ‘Ulum Al Qur’an baina Al Burhan wa Al Itqan; Dirasat 

Muqaranah. Medina. Maktabah Dar al Zaman. 1420 H. 

Hazm, Ibn = Abu Muhammad ‘Ali bin Ahmad bin Sa’id bin Hazm (384 – 456 H 

= 994 – 1064 M). Al Taqrib lihadd al Manthuq wa al Madkhal Ilaih. Beirut. Dar 

Maktabah al Hayah. 

Hilmi Khalil. Al Kalimah Dirosah Lughawiyah Mu’jamiyah. Iskandariyah Egypt. 

Dar al Ma’rifah al Jam’iyyah. Cet. Ke-2. 1992 M. 

Al Jarkasi, Mahmud bin ‘Umar al Qarimi al Baslini. Risalah fi Muqaddimat al 

‘Ulum. Al Mathba’ah al ‘Ilmiyyah. Cet. Ke-1. 1311 H. 

Khalil Isma’il Ilyas, Asma’ al Ayat. Majallah Jami’ah Takrit li al ‘Ulum al 

Insaniyyah. Tahun k3-., Adzar (Maret). 2009. 

Majma’ al Lughah al ‘Arabiyyah. Al Mu’jam al Kabir. Majma’ al Lughah al 

‘Arabiyyah. 

Mukhtar Abd al Hamid ‘Umar. Mu’jam al-Lughah al ‘Arabiyyah al Mu’ashirah. 

‘Alam al Kutub. Cet. Ke-1. 1429 H = 2008 M). 

Muslim, Abu al Husain Muslim bin al Hajjaj al Qusyairi al Naisaburi (206 – 261 

H = 822 – 875 M). Al Musnad al Shahih al Mukhtashar … = Shahih Muslim. 

Beirut. Dar Ihya’ al Turats al ‘Arabi. 

Al Nasa-iy, Abu Abd al Rahman Ahmad bin Syu’aib (215 – 303 H = 829 – 915 M). 

 ‘Amal al Yaum wa al Lailah. Beirut. Muassasah al Risalah. Cet. Ke-2. 1406 

H. 

Al Sunan al Kubro. Beirut. Muassasah al Risalah. Cet. Ke-1. 1421 H/2001 M. 

Al Qaradawi, Yusuf Abdillah (1345 – 1444 H = 1926 – 2022 M). Al Rasul wa al ‘Ilm. 

Dar al Shahwah. 

Al Qurthubi, Abi Abdillah Muhammad bin Ahmad (600 – 671 H = 1214 – 1273 

M). Al Jami’ li Ahkam Al Qur’an. Cairo. Dar al Kutub al Mishriyyah. Cet. 

Ke-2. 1384 H = 1964 M). 

Sibawaih, ‘Amr bin Utsman bin Qunbur (148 – 180 H = 765 – 796 M) . Al Kitab. 

Cairo. Maktabah al Khanji. Cet. Ke-3. 1408 H/1988 M. 

As-Suyuthi, Jalal al Din Abd. Al Rahman bin Abu Bakr (849 – 911 H = 1445 – 1505 

M). 

Itmam al Dirayah li Qurro’ al Nuqayah. Kuwait: Dar al Dhiya’ li al Nasyr wa al 

Tauzi’. 

Al Itqan fi ‘Ulum Al Qur’an. Medina. Mujamma’ al Malik Fahd. 1426 H. 

Al Tahbir fi ‘Ulum al Tafsir. Beirut. Dar al Kutub al ‘Ilmiyyah. Cet. Ke-1. 1408 

H/1988 M). 

Al Syamsan, Abu Aus Ibrahim. Jawanib al Dars al Tasrif li Lafzhi (Ayat). Majalah 

Jami’ah Iskandariyah. 1996/1997. 

Al Tirmidzi = Abu ‘Isa Muhammad bin ‘Isa bin Saurah (209 – 279 H = 824 – 892 

M). Al Jami’ al Kabir = Sunan al Tirmidzi bi Tahqiq Basyar ‘Awwad Ma’ruf. 

Beirut. Dar al Gharb al Islami. 1998 M. 



Penamaan Ayat Al-Qur’an Suatu Diskursus... 

 

60 | Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

Al Tsa’labi = Abu Ishaq Ahmad bin Muhammad bin Ibrahim al Naisaburi (427 

H = 1035 M). Al Kasyf wa al Bayan ‘an Tafsir Al Qur’an. Beirut. Dar Ihya’ al 

Turats al ‘Arabi. Cet. Ke-1, 1422 H / 2002 M. 

Al Zarkasyi, Bad al Din = Muhammad bin Bahadur bin Abdullah (745 – 794 H = 

1344 – 1392 M). 

Al Burhan fi ‘Ulum Al Qur’an. Mesir. Dar Ihya’ al Kutub al ‘Arabiyyah. Cet.ke-1. 

1376 H/ 1957 M. 

Al Mantsur fi al Qawa’id bitahqiq Taisir Faiq Ahmad Mahmud. Kuwait. Syarikah Dar 

al Kuwait li al Shahifah. Cet. Ke-2. 1405 H/1985 M. 

Al Zurqani, Abd al ‘Azhim (w. 1367 H = 1948 M). Manahil al ‘Irfan fi ‘Ulum Al 

Qur’an. Cairo. Mathba’ah ‘Isa al Babi al Halabi. Cet.ke-3 


