
 

Volume 1 No 2 Maret 2024 Pages 155-164 
Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

ISSN: 3025-9630 (Print), 3025-7875 (Online) 
DOI: xx.xxxxx 

 

  Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 155 

KAJIAN TAFSIR TEMATIK: AL-QUR’AN DAN PENYEBUTAN 

MANUSIA 

Abdul Hadi 

Institut Pembina Rohani Islam Jakarta (IPRIJA) 

 

Abstract 

Humans are said to be the pinnacle of Allah SWT's creation who occupy the highest 

position in the discussion of the Qur'an, so that many verses of the Qur'an inform 

knowledge about humans, both their nature, character, position, responsibilities up to the 

stages of their creation. The term human in the redaction of the verses of the Qur'an has 

several terms such as al-insân, al-nâs, basyar, anâsiyya, insiyya and banî âdam. From 

these terms and several other supporting data, the meanings will be revealed so that the 

meaning of the appropriate terminology for referring to Allah SWT's creature called 

'human' is wide open. 

Keywords: Universal Human, Insân Kâmil, al-Insân, Man. 

 

Abstrak 

Manusia disebut sebagai makhluk puncak ciptaan-Nya yang menempati 

kedudukan tertinggi dalam pembicaraan al-Qur’an sehingga sangat banyak 

ayat-ayat al-Qur’an menginformasikan pengetahuan tentang  manusia, baik 

sifat, karakter, kedudukan, tanggung jawab sampai tahapan penciptaanya. Term 

manusia dalam redaksi ayat al-Qur’an mempunyai beberapa term seperti al-

insân, al-nâs, basyar, anâsiyya, insiyya dan banî âdam. Dari term-term tersebut dan 

beberapa data pendukung lainnya akan mengungkapkan makna-maknanya 

sehingga terbuka dengan lebar makna terminologi yang tepat untuk penyebutan 

makhluk Allah SWT yang bernama ‘manusia’. 

Kata Kunci: Manusia Universal, Insân Kâmil, al-Insân, Manusia. 
 

 

Copyright (c) 2024 Abdul Hadi. 

 Corresponding author : Abdul Hadi  

Email Address : abdhadi1002@gmail.com 
  



Kajian Tafsir Tematik... 

 

156 | Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

PENDAHULUAN  

Di dalam al-Qur’ân penyebutan atau pun pembicaraan tentang manusia 

(dengan berbagai term atau kata) cukup banyak, sebab itulah salah satu di antara 

sarjana muslim seperti Fazlur Rahman menjadikannya sebagai bagian dari tema-

tema pokok al-Qur’ân (Major Themes of The Qur’an). Betapa tidak, boleh jadi hal 

ini bersumber dari pengakuan langsung yang diungkapkan oleh Sang Pemilik 

Titah (al-Qur’ân), yakni Allah SWT. Bukan tanpa alasan, penyebutan ini 

mungkin saja ada sesuatu yang cukup istimewa bagi manusia di samping 

sebagai satu-satunya makhluk yang memberanikan diri dan mampu menerima 

beban berat, amanah tugas ilâhiyah setelah makhluk selain manusia menyatakan 

dengan tegas ketidakmampuan masing-masing. (QS. al-Ahzâb/33 : 72). Pertama 

terbukti bahwa manusia  (dalam penciptaanya) Allah SWT yang langsung 

meniupkan ruh-Nya (rûhî = ruh-Ku), sesuai makna litterlijk redaksi ayat). 

Allâh SWT berfirman : 
دِيْنَ   ِ وْحِِْ فقََعُوْا لََٗ سٰج يتُْهٗ وَنفَخَْتُ فِيْهِ مِنْ رُّ  فاَِذَا سَوَّ

 

“Maka apabila Aku telah menyempurnakan (kejadiannya) dan telah meniupkan 

ruh (ciptaan)-Ku ke dalamnya, menyungkurlah kamu kepadanya dengan 

bersujud.” (QS. al-Hijr/15 : 29). 

 

Kedua, secara fisik, manusia disebut sebagai makhluk puncak ciptaan-

Nya yang dibentuk dan dijadikan dalam keadaan yang sebaik-baiknya dan 

dengan proses kejadian yang sempurna ; proporsional (ta’dîl) dalam bentuk dan 

proses lainnya, sebagaimana dipahami al-Thâhir bin ‘Ȃsyûr.1 

Allâh SWT berfirman : 
م   ْٓ اَحْسَنِ تقَْوِيْْ  لقَدَْ خَلقَْناَ الِْْنسَْانَ فِْ

 

“Sungguh, Kami benar-benar telah menciptakan manusia dalam bentuk yang 

sebaik-baiknya”. (QS. al-Tîn/95 : 4). 

 

Ini melukiskan betapa tingginya harkat dan martabat manusia, meski 

dalam rangkaian firman itu selanjutnya manusia dapat saja derajatnya menjadi 

serendah-rendahnya makhluk, sebagai konsekuensi logis perilakunya yang 

berlawanan dengan kehendak Allâh SWT. (QS. al-Tîn/95 : 4). 

Ayat-ayat tersebut di atas hanya sekelumit representasi gambaran 

manusia di dalam al-Qur’ân dengan penyebutan (term manusia) yang berbeda-

beda. Term manusia atau insan disebut-sebut dalam al-Qur’ân dengan 

menggunakan term: al-insân, al-nâs, basyar, banî âdam, sebagaimana akan 

dijelaskan di bagian selanjutnya pada uraian-uraian yang mengarahkan 

pandangan secara khusus dan terfokus kepada term al-insân.  

 

 
1 Muhammad al-Thâhir bin ‘Ȃsyûr, Tafsîr al-Tahrîr wa al-Tanwîr, (Tunisia : al-Dâr al-

Tûnisiyah li al-Nasyr, 1984), Jil.30, 421 



Abdul Hadi 

 

  Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 157 

Gambaran Manusia di Dalam Ayat-ayat Al-Qur’an. 

Pada bagian ini, penulis mencoba menghimpun semua pembicaraan 

tentang makna, karakter, atau pun penciptaan dan lain sebagainya yang telah 

disinggung secara langsung dalam ayat-ayat al-Qur’an. Makna dan pengertian 

atau pun gambaran tersebut terdapat pada beberapa term, seperti :  

Pertama, term anâsiyya ditemukan hanya sekali dalam QS. al-Furqan/25 : 

49, demikian juga dengan term insiyya dalam QS. Maryam/19 : 26. Di dalam ayat 

tersebut pertama menggambarkan bahwa unsur air menjadi bagian penting 

dalam menghidupkan dan mengembangkan kehidupan di bumi, termasuk 

mengembangkan hewan-hewan ternak dan manusia yang banyak (anâsiyya). 

Ayat yang kedua menggambarkan kebebasan untuk tidak berbicara kepada 

siapa pun (insiyya). 

Kedua, term unâs disebutkan beberapa kali dalam QS. al-A’râf/7 : 82, 160. 

QS. al-Isrâ’/17 : 71. QS. al-Naml/27 : 56. Ayat-ayat tersebut masing-masing 

memberikan makna atau gambaran pertama, tentang sekelompok manusia yang 

menuduh sekaligus mengusir beberapa orang (unas) yang ternyata adalah 

seorang nabi (nabi Luth dan pengikutnya), sebagaimana juga semakna dengan 

QS. al-Naml/27 : 56. Kedua, bermakna umat (unâs) yang memiliki pemimpin. 

Ketiga, term banî âdam disebutkan berulang di dalam al-Qur’an dalam 

berbagai ayat dan surat sebanyak tidak kurang dari 6 kali, di antaranya dalam 

QS. al-A’raf/7 : 26, 27, 31, 35, 172. Al-Isra’/17 : 70. Yasin/36 : 60.  

Ayat-ayat tersebut pertama secara berdekatan memberikan gambaran 

tentang sapaan Allah SWT kepada manusia (banî ȃdam) bahwa pakaian yang 

sudah disediakan oleh-Nya adalah bisa untuk perhiasan dan penutup aurat ; 

takwa adalah sebaik-baik pakaian ; penegasan atas peringatan dari Allah SWT 

bahwa syeitan adalah musuh anak cucu Adam yang sangat nyata ; Kami telah 

memuliakan anak cucu Adam, dan Kami angkut mereka di darat dan di laut, 

dan Kami beri mereka rezeki dari yang baik-baiknya dan Kami lebihkan mereka 

di atas banyak makhluk yang Kami ciptakan dengan kelebihan yang sempurna 

; perintah untuk mengingat bahwa Allah SWT telah mengeluarkan dari sulbi 

(tulang belakang) anak cucu Adam keturunan mereka dan Allah mengambil 

kesaksian terhadap roh mereka (seraya berfirman), “Bukankah Aku ini 

Tuhanmu?” Mereka menjawab, “Betul (Engkau Tuhan kami), kami bersaksi.” 

(Kami lakukan yang demikian itu) agar di hari Kiamat kamu tidak mengatakan, 

“Sesungguhnya ketika itu kami lengah terhadap ini.” 

Keempat, term nâs dan beberapa bentuk lainnya disebutkan berulang-

ulang di dalam al-Qur’an di berbagai ayat dan surat sebanyak tidak kurang dari 

240 kali. Makna-makna dari ayat-ayat yang cukup banyak tersebut seputar 

gambaran atau makna, sebagai berikut :  

1. Term al-nâs bermakna al-Insân. Makna ini dinilai paling banyak disinggung 

dalam al-Qur’an, seperti firman Allah SWT : QS. al-Baqarah/2 : 21, QS. al-

Nisâ’/4 : 1, QS. Fâthir/35 : 3.  

2. Term al-nâs bermakna orang-orang musyrik bangsa Arab (musyrikî al-

‘Arab), saperti firman Allah SWT : QS. al-Baqarah/2 : 150. 



Kajian Tafsir Tematik... 

 

158 | Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

3. Term al-nâs bermakna orang-orang mukmin yang beriman kepada Nabi 

Muhammad saw dan penguat kenabiannya serta bermakna Nabi 

Muhammad itu sendiri, seperti firman Allah SWT dalam QS. al-Baqarah/2 

: 13, dan QS. al-Nisâ’/4 : 54. 

4. Term al-nâs bermakna umum yaitu kaum itu sendiri seperti dalam QS. Ȃlu 

‘Imrân/3 : 173, atau bermakna Abu Sufyan dan kaumnya. 

5. Term al-nâs bermakna bani Israil secara khusus, seperti dalam QS. al-

Mâidah/5 : 116. 

6. Term al-nâs bermakna penduduk Mekkah (ahl al-Makkah), seperti dalam QS. 

al-Isrâ/17 : 60. 

7. Term al-nâs bermakna penduduk kafir atau syirik, seperti dalam QS. al-

Naml/27 : 82. 

Term-term al-nâs tersebut tersebar dalam berbagai ayat dalam al-Qur’an 

pada umumnya tertuju kepada suatu kaum, keumuman manusia secara sangat 

luas dengan konteks yang berbeda-beda, seperti perintah Allah SWT kepada 

umat manusia (ungkapan umum : al-nâs) dalam firman-Nya : 

 
ۗ ِ ِ الَّتِِْ فطََرَ النَّاسَ علَيَْْاَۗ لَْ تبَْدِيلَْ لِخَلْقِ اللّدج يْنِ حَنِيْفاًۗ فِطْرَتَ اللّدج ِ ُۙ وَلجكِنَّ اَكْثَََ النَّاسِ لَْ يعَْلمَُوْنَُۙ فاََقِمْ وَجَْْكَ لِلد ُ يْنُ الْقَيدِ ِ لَِِ الد  ذج

 

"Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada agama (Islam); (sesuai) fitrah 

Allah disebabkan Dia telah menciptakan manusia menurut (fitrah) itu. Tidak ada 

perubahan pada ciptaan Allah. (Itulah) agama yang lurus, tetapi kebanyakan 

manusia tidak mengetahui” (QS. al-Rûm/30 : 30) 

 

Kelima, term al-insân. Kata atau term ini disebutkan berulang-ulang di 

dalam al-Qur’an di berbagai ayat dan surat sebanyak tidak kurang dari 63 kali. 

Makna-makna dari ayat-ayat yang cukup banyak tersebut, secara garis besar 

(sesuai tartib surah) memberikan tentang  gambaran atau makna, sifat, karakter 

manusia, sebagai berikut : Manusia bersifat lemah ; manusia bisa tertimpa 

bahaya ;  manusia (al-Insân) yang tertimpa musibah ia akan (berdo’a) dalam 

keadaan berbaring, duduk, berdiri, (setelah dijauhkan dari bahaya) ia bisa 

tersesat kembali seolah-olah ia tidak menyadari siapa yang mampu 

menghilangkan bahaya ; Allah SWT memberikan rahmat kepada al-insân dan 

dia senang, dan ketika Ia mencabut rahmat-Nya, al-Insân kembali ia putus asa ; 

Syeitan itu musuh yang nyata dengan berbagai tipu dayanya kepada al-insân ; 

manusia tidak akan mampu menghitung nikmat bahkan bersifat kufur lagi ẓâlim 

; manusia tercipta dari tanah liat, tembikar ; manusia terbuat dari sperma ; 

manusia terkadang berdo’a untuk kejahatan juga kebaikan ; ia bersifat tergesa-

gesa ; manusia dibuatkan untuknya buku catatan amal perbuatannya di leher ; 

musuh manusia yang nyata adalah syeitan ; perintah kepada manusia untuk 

berkata yng baik ; manusia itu bersifat kufur ; sifat manusia jika diberi 

kesenangan, ia berpaling dan sombong, jika susah ia putus asa ; manusia bersifat 

kikir. ; diberikan pelajaran (melalui) tamtsîl atau perumpamaan apa pun yang 

berulang-ulang untuk manusia, tapi ia paling banyak membantah ; term al-insân 



Abdul Hadi 

 

  Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 159 

(yang dimaksud : orang kafir) meragukan kebangkitan jasadnya ; perintah 

kepada manusia untuk berpikir bagaimana sebelum ia diciptakan ; manusia 

mengingkari kehidupan dan kematiannya ; syeitan selalu mengkhianati dan 

membohongi kebenaran petunjuk al-Qur’an ; kewajiban manusia berbuat baik 

kepada orang tua dan jangan berbuat syirik; perintah selalu bersyukur. 

Korelasi Makna ins, unâs, al-nâs, basyar, banî âdam, dan al-insân.  

Term al-Nâs, menurut makna bahasa adalah (makhluk) yang bergerak, 

bolak-balik, tidak tetap (tadzabdzab) atau (makhluk) yang gelisah, bingung, 

bimbang rusuh atau kacau (idhthirab). Al-Asfihani mengkhususkan term ini ke 

dalam jenis al-hayawân al-adamî (hewan dari keturunan anak cucu adam, 

sebagaimana pendapat lain yang menyebutnya sebagai al-hayawân al-nâthiq.2  

Al-‘Askarî menyebutkan bahwa disebut al-nâs karena ia adalah makhluk 

yang bergerak (harakah) yang bersifat kolektif atau hidup secara berkumpul 

(jamâ’ah katsîrah), kata itu juga meliputi penyebutan yang masih hidup dan yang 

sudah mati.3  Menurutnya, al-nâs adalah makhluk yang memiliki sifat jinak 

sekaligus liar, buas, galak, bahkan tidak terkendali (uns wa wahsyah),  antara al-

nâs dan al-ins atau al-insî atau unâs sering disebut secara beriringan dengan kata 

al-jin disebabkan keduanya memiliki kekhasan yang hampir sama antara sifat 

jinak sekaligus liar, buas, galak.4  

Al-‘Askarî juga menggolongkan al-nâs sebagai penghuni al-‘âlam al-suflâ, 

yaitu alam yang berada di bawah. Yang dimaksud adalah bahwa al-nâs itu di 

antara makhluk Allah SWT yang menghuni bumi, berlawanan dengan al-‘alâm 

al-‘alawî yang dihuni makhluk lain seperti malaikat atau pun jin.  Dari sini pula 

muncul pengertian lain dari al-nas, yaitu penghuni bumi yang mumayyizah 

(memiliki kekhasan tersendiri) ketimbang makhluk darat (bumi) lainnya.5 

Lebih lanjut, al-‘Askarî menyebutkan term lainnya, yaitu al-basyar. 

Menurutnya, term ini bermakna bahwa manusia adalah makhluk ciptaan Allah 

SWT yang memiliki keadaan, bentuk yang baik dan senang atau 

menggemberikan, sebab term tersebut juga bias membentuk term lain seperti al-

bisyârah yang berarti indah, cantik, pertanda baik atau berita gembira. Makhluk 

yang satu ini juga disebut dengan basyarah yang berarti kulit sebab sebagai 

bagian yang paling tampak dari segi pisik (li ẓuhûr al-jild).6   

Ketika sampai kepada term al-Insân  )Man - L’homme), para ahli tidak ada 

yang banyak memberikan definisi atau gambaran-gambaran tertentu yang 

terkait, spesifik pada patron al-Insân kecuali sangat sedikit. Misalnya, Quraisy 

Shihab menyatakan bahwa term ini digunakan al-Qur’an untuk menunjuk 

kepada manusia dengan seluruh totalitasnya, jiwa dan raga. Lebih lanjut, 

 
2 Al-Râghib Al-Asfihânî, Mu’jam Mufradât li Alfâẓ al-Qur’ân, (Beirut : Dar al-Fikr, 2010 

M), 384-385, 24-25 
3 Abî Hilâl al-‘Askari, al-Furûq al-Lughawiyah, (Kairo : Dar al-‘Ilm al-Tsaqâfah, tth.), 274 
4 Abî Hilâl al-‘Askari, al-Furûq al-Lughawiyah, (Kairo : Dar al-‘Ilm al-Tsaqâfah, tth.), 275 
5 Abî Hilâl al-‘Askari, al-Furûq al-Lughawiyah, (Kairo : Dar al-‘Ilm al-Tsaqâfah, tth.), 275 
6 Abî Hilâl al-‘Askari, al-Furûq al-Lughawiyah, (Kairo : Dar al-‘Ilm al-Tsaqâfah, tth.), 276 



Kajian Tafsir Tematik... 

 

160 | Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

menurutnya, makhluk ini adalah yang berbeda antara satu dengan yang lain, 

baik perbedaan fisik atau pun yang lainnya.7  

Sedikit berbeda dengan Quraisy Shihab, ‘Ali al-Tahânuwî (w.1191 H) 

sebagaimana ia mengikuti konsep-konsep sufistik dan filosofis, bahwa al-Insân 

adalah eksistensi yang menyeluruh (al-kawn aw al-kâin al-jâmi’), termasuk 

semesta raya ini. Baginya, al-Insân adalah ciptaan Allâh SWT yang memiliki aksi-

reaksi ; yang tidak hanya pisik-jasmaniyahnya juga psikis-spiritualnya, tidak 

bisa dipisahkan salah satu di antaranya.8 

Term Al-Insân : Manusia Universal Ataukah Insan Kâmil? 

Berbagai uraian tersebut di atas dan uraian yang paling akhir disebutkan 

membawa satu pemikiran penulis untuk menyatakan, sementara, bahwa untuk 

berbicara tentang gambaran manusia secara utuh (include) dan holistic, maka 

term al-insân lah yang paling tepat-sesuai diterjemahkan dengan ‘manusia 

universal’.  

Namun tidak secepatnya gegabah, sepertinya hal ini akan mendapat 

banyak “serangan” (counter) ilmiah dari berbagai kalangan pemikir modern. 

Pasalnya, Donald E. Brown dalam The Human Journey, seorang antropolog 

modern telah memberikan rincian karakter manusia secara universal hingga 

tidak kurang dari 211 karakter.9 Baginya, universal human is traits all human share, 

yaitu ciri-ciri atau karakter yang dimiliki semua manusia seperti semua 

rangkaian emosi ; memiliki kapasitas dan kesadaran diri (a common set of emotions 

and the capacity for self-awareness), dan lain sebagainya yang berjumlah ratusan 

sehingga Brown lebih banyak menyentuh dan berkutat pada karakteristik atau 

ciri-ciri bahasa10 dalam suatu bangsa. 

Pemikiran-pemikirannya (tentang ciri-ciri manusia universal) 

bersinggungan pada hal-hal : ciri-ciri budaya (features of culture), masyarakat 

(society), bahasa (language), perilaku (behavior), dan jiwa yang tidak ada 

pengecualiannya (psyche for which there are no known exception).11 

Patut diakui, teori atau pun konsep pemikirannya “cukup mendekati” 

pandangan-pandangan al-Qur’an, tidak keseluruhannya, setidaknya banyak 

gambaran yang tidak bertentangan dengan informasi-informasi al-Qur’an. Satu 

hal yang tidak bisa diterima di dalam teorinya adalah lagi-lagi teori ini 

merupakan kelanjutan dari ‘teori Darwinisme’ yang pernah diusung Joseph 

Carroll atau pun Alexis Carrel, tokoh-tokoh pendahulunya. Brown lebih 

terkesan dan cenderung menilai manusia sebagai makhluk bumi yang sangat 

kompleks dalam menggambarkannya sehingga sifat-sifat manusia (universal 

human is traits) terus dan bisa lagi bekembang lebih lebar, sedangkan Alexis 

 
7 Quraisy Shihab, Wawasan al-Qur’an : Tafsir Maudhu’i Atas Pelbagai Persoalan Umat 

(Bandung : Mizan, 1996, 277-278. 
8 Muhammad ‘Alî al-Tahânuwî, Mawsû’ah Kasysyâf Ishthilâhât al-Funûn wa al-‘Ulûm, 

tahqîq : ‘Alî Dahrûj (Beirut : Maktabah Lubnan Nâsyirûn, 1996), cetakan ke-1. 283-284 
9 Donald E. Brown, Human Universals, (Amerika : McGraw Hill, 1991), 40 
10 Donald E. Brown, Human Universals, (Amerika : McGraw Hill, 1991), 41 
11 Donald E. Brown, Human Universals, (Amerika : McGraw Hill, 1991), 41-43 



Abdul Hadi 

 

  Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 161 

Carrel (1873-1944) dalam Man Unknown cukup menyatakan --dalam catatan non-

medisnya yang dinilai sangat mendalam-- bahwa merupakan kesukaran atau 

kesulitan yang harus dihadapi untuk mengetahui hakikat manusia.12 Baginya, 

manusia adalah elemen yang tidak dapat diketahui (unknown element), 

menurutnya lagi, manusia sama rumitnya dengan apa yang dia yakini (man was 

as complex as he believed himself to be).13 

Dari sini, teori-teori modern tersebut terkesan ‘gagal’ dalam 

mengeksplorasi secara besar-besaran gambaran siapakah manusia sebenarnya. 

Dus, jika merujuk metode penulis di atas, yakni dengan mengemukakan semua 

hal yang berkaitan dengan manusia dari semua ayat-ayat yang disebut oleh al-

Qur’an, tentu gambaran seutuhnya manusia akan dicapai dikuatkan dengan 

penjelasan-penjelasan yang relevan maupun hakikat-hakikat ilmiah yang telah 

mapan.  

Dengan demikian, sebelum mengenal term manusia secara tepat, mari 

kita coba untuk merenungkan beberapa pesan dalam ayat QS. al-‘Alaq/ : 1-5. 

Pertama, penggalan ayat pertama memerintahkan kepada manusia untuk 

membaca dan menyebutkan ‘nama robb-nya’, kemudian dinyatakan bahwa 

manusia (al-insân) diciptakan dengan suatu tahapan yang disebut dengan al-‘alaq 

(segumpal darah). Meskipun penyebutan penciptaan manusia pada penggalan 

ayat selanjutnya, namun pada hakikatnya penyebutan tersebut berada lebih 

dahulu (istifnâiyah) sebelum perintah ‘membaca’, sebab penggalan kedua tersebut 

adalah sifat atau maushûl dari ‘Sang Pemberi perintah’, yaitu Allâh SWT, yang 

kemudian perintah membaca tersebut ditegaskan kembali pada ayat ke-3 

(menjadi isti’nâf bayânî).14  

Kedua, secara hirarki kelima ayat dalam surat al-‘Alaq tersebut 

memberikan pesan bahwa Allâh SWT menciptakan manusia telah melalui 

tahapan kehidupan yang ditetapkan-Nya, dijelaskan juga ayat-ayat lain seperti 

: QS. Shâd : 71-72 atau QS. al-Hijr/15 : 28-29 dan ayat-ayat lainnya dalam al-

Qur’an yang berjumlah cukup banyak. Kemudian, untuk dapat melaksanakan 

perintah iqra’, Allah SWT menganugerahkan kepada manusia sebuah 

kemampuan membaca dan menganalisa berbagai hal yang dapat diperolehnya 

; membedakan yang haq dan bâthil, petunjuk atau hidayah, merenung dan lain 

sebagainya, yaitu akal15 seperti diungkap dalam misal : QS. al-‘Ankabût/29 : 43, 

QS. Ȃlu ‘Imrân/3 : 191, QS. al-Rûm/30 : 8, selain piranti pelengkap lainnya, yaitu 

qalb (hati yang bersifat atau berpotensi tidak konsisten, mempertimbangkan 

maju atau mundur dalam bertindak sebagaimana diinformasikan beberapa ayat 

seperti dalam QS. Qâf/50 : 37 atau QS. al-Hadîd/57 : 27. 

 
12 Alexis Carrel, Man, The Unknown, (Newyork : Harper & Brothers, 1939), 248 
13 Alexis Carrel, Man, The Unknown, (Newyork : Harper & Brothers, 1939), 249 
14 Muhammad al-Thâhir bin ‘Ȃsyûr, Tafsîr al-Tahrîr wa al-Tanwîr, (Tunisia : al-Dâr al-

Tûnisiyah li al-Nasyr, 1984), Jil.30, 421 
15 ‘Abbâs Mahmûd al-‘Aqqâd, al-Insân fî al-Qur’ân, (Beirut : Mansyûrât al-Maktabah al-

‘Arabiyyah, tth.), 20-21 



Kajian Tafsir Tematik... 

 

162 | Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

Ayat selanjutnya disebut bahwa Allah SWT, melalui ayat atau langsung, 

menggambarkan manusia sebagai makhluk yang diajarkan oleh-Nya dengan ‘al-

qalam’.16 Dari sinilah mengisyaratkan bahwa semua hal yang telah tertulis, 

ditaklif, ditetapkan (ditakdirkan), diatur, diperintah dan dilarang dan 

seterusnya merupakan ketetapan ilâhiyah untuk dijalankan oleh manusia 

sebagai ‘main actor’ dalam mengembang berbagai tugas di muka bumi, termasuk 

khalifah di muka bumi sekaligus sebagai hamba Allah SWT (QS. al-Baqarah/2 : 

30).17   

Dengan demikian, makna manusia yang dikehendaki di sini adalah al-

insân yang merangkum seluruh pemaknaan pada term : al-nâs, al-insî, uns, 

anâsiya basyar, banî âdam dan bentuk term-term lainnya yang terkait, yakni 

manusia yang seutuhnya adalah al-insân yang diciptakan melalui proses dan 

tahapan penciptaan dan memiliki ciri-ciri fisik terbaik (taqwîm) dengan 

keseimbangan rûhaniyah-ilâhiyah yang hakiki serta diberikan keistimewaan nalar 

berpikir yang kreatif menjadikan ia memperoleh kebebasan dalam segala hal 

atau tindakan (sebagai ciri dan watak) ; yang jika ia mendasarkan semua hal 

kepada wahyu (irâdah Allâh), ia akan mencapai derajat tertinggi di sisi Allah 

SWT, yaitu ‘manusia sempurna yang hakiki’ (al-insân al-kâmil al-haqîqî), 

meminjam istilah Muhammad ‘Ali al-Tahânuwî (w.1191 H). Inilah derajat Nabi 

Muhammad saw, sedangkan manusia-manusia yang konsisten dengan peranan 

wahyu, ia akan memperoleh derajat  al-insân al-kâmil 

 

KESIMPULAN 

Dari uraian-uraian tersebut di atas dapat diambil kesimpulan, pertama, 

term al-insân mencakup seluruh term-term yang digunakan al-Qur’an dalam 

menggambarkan manusia. Kedua, term ‘manusia’ yang sering diterjemahkan ke 

dalam bahasa asing dengan: man, human, atau pun l’homme belum bisa 

mengakomodasi makna holistik al-insân sebagaimana dijabarkan oleh al-Qur’an. 

Ketiga, muncul konsep baru dalam kategorisasi manusia berdasarkan 

pandangan al-Qur’an, seperti: ‘manusia biasa’ (pada umumnya), ‘manusia 

sempurna’, dan ‘manusia paripurna hakiki’; masing-masing tergantung kepada 

keluasan dan konsistensi mereka kepada kebenaran wahyu.  

 

DAFTAR PUSTAKA 

al-Qur’ân al-Karîm dan Terjemahnya 

Al-‘Aqqâd, ‘Abbâs Mahmûd, al-Insân fî al-Qur’ân, (Beirut : Mansyûrât al-

Maktabah al-‘Arabiyyah). 

 
16 Hal ini pernah diisyaratkan oleh Rasûlullâh saw dalam sebuah riwayat :  

 "أ نه صلى الله عليه وسلم كان يأ خذ الوحِ عن جبريل و جبريل عن اللوح المحفوظ و اللوح عن القلم" 

Lihat, al-Râghib Al-Asfihânî, Mu’jam Mufradât li Alfâẓ al-Qur’ân, (Beirut : Dar al-Fikr, 

2010 M), 311 
17 al-Râghib Al-Asfihânî, Mu’jam Mufradât li Alfâẓ al-Qur’ân, (Beirut : Dar al-Fikr, 2010 

M), 311 

 



Abdul Hadi 

 

  Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 163 

Al-Asfihânî, al-‘Allamah al-Râghib, Mu’jam Mufradât li Alfâẓ al-Qur’ân, (Beirut : 

Dar al-Fikr, 2010 M) 

Al-‘Askari, Abî Hilâl, al-Furûq al-Lughawiyah, (Kairo : Dar al-‘Ilm al-Tsaqâfah, 

tth.) 

‘Ȃsyûr, Muhammad al-Thâhir bin, Tafsîr al-Tahrîr wa al-Tanwîr, (Tunisia : al-Dâr 

al-Tûnisiyah li al-Nasyr, 1984).  

Al-Bâqî, Muhammad Fuâd ‘Abd, al-Mu’jam al-Mufahras li Alfâẓ al-Qur’ân al-

Karîm bi Hâsyiyah al-Mushaf al-Syarîf, (Beirut : Dâr al-Fikr, 1992 M/1412 H). 

Al-Tahânuwî, al-‘Allâmah Muhammad ‘Alî, Mawsû’ah Kasysyâf Ishthilâhât al-

Funûn wa al-‘Ulûm, tahqîq : ‘Alî Dahrûj (Beirut : Maktabah Lubnan 

Nâsyirûn, 1996), cetakan ke-1. 

Brown, Donald E., Human Universals, (Amerika : McGraw Hill, 1991). 

Carrel, Alexis, Man, The Unknown, (Newyork : Harper & Brothers, 1939)  

Alexis Carrel, Man, The Unknown, (Newyork : Harper & Brothers, 1939) 

  



Kajian Tafsir Tematik... 

 

164 | Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

 


