Volume 1 No 2 Maret 2024 Pages 155-164

Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir
ISSN: 3025-9630 (Print), 3025-7875 (Online)
DOI: xx.xxxxx

KAJIAN TAFSIR TEMATIK: AL-QUR’AN DAN PENYEBUTAN
MANUSIA

Abdul Hadi
Institut Pembina Rohani Islam Jakarta (IPRIJA)

Abstract

Humans are said to be the pinnacle of Allah SWT's creation who occupy the highest
position in the discussion of the Qur’an, so that many verses of the Qur'an inform
knowledge about humans, both their nature, character, position, responsibilities up to the
stages of their creation. The term human in the redaction of the verses of the Qur’an has
several terms such as al-insdn, al-nds, basyar, andsiyya, insiyya and bani ddam. From
these terms and several other supporting data, the meanings will be revealed so that the
meaning of the appropriate terminology for referring to Allah SWT's creature called
"human’ is wide open.

Keywords: Universal Human, Insdn Kdmil, al-Insdn, Man.

Abstrak

Manusia disebut sebagai makhluk puncak ciptaan-Nya yang menempati
kedudukan tertinggi dalam pembicaraan al-Qur’an sehingga sangat banyak
ayat-ayat al-Qur’an menginformasikan pengetahuan tentang manusia, baik
sifat, karakter, kedudukan, tanggung jawab sampai tahapan penciptaanya. Term
manusia dalam redaksi ayat al-Qur’an mempunyai beberapa term seperti al-
insan, al-nds, basyar, andsiyya, insiyya dan bani ddam. Dari term-term tersebut dan
beberapa data pendukung lainnya akan mengungkapkan makna-maknanya
sehingga terbuka dengan lebar makna terminologi yang tepat untuk penyebutan
makhluk Allah SWT yang bernama ‘manusia’.

Kata Kunci: Manusia Universal, Insan Kamil, al-Insan, Manusia.

Copyright (c) 2024 Abdul Hadi.

b4 Corresponding author : Abdul Hadi
Email Address : abdhadil002@gmail.com

Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 155



Kajian Tafsir Tematik...

PENDAHULUAN

Di dalam al-Qur’an penyebutan atau pun pembicaraan tentang manusia
(dengan berbagai term atau kata) cukup banyak, sebab itulah salah satu di antara
sarjana muslim seperti Fazlur Rahman menjadikannya sebagai bagian dari tema-
tema pokok al-Qur’an (Major Themes of The Qur’an). Betapa tidak, boleh jadi hal
ini bersumber dari pengakuan langsung yang diungkapkan oleh Sang Pemilik
Titah (al-Qur’an), yakni Allah SWT. Bukan tanpa alasan, penyebutan ini
mungkin saja ada sesuatu yang cukup istimewa bagi manusia di samping
sebagai satu-satunya makhluk yang memberanikan diri dan mampu menerima
beban berat, amanah tugas ildhiyah setelah makhluk selain manusia menyatakan
dengan tegas ketidakmampuan masing-masing. (QS. al-Ahzab/33 : 72). Pertama
terbukti bahwa manusia (dalam penciptaanya) Allah SWT yang langsung
meniupkan ruh-Nya (riihi = ruh-Ku), sesuai makna [itterlijk redaksi ayat).
Allah SWT berfirman :

fuﬁgj\“uf-f st oty BAEo die o (3G
AT A 1D () (8 A2 Sy Mg D

“Maka apabila Aku telah menyempurnakan (kejadiannya) dan telah meniupkan
ruh (ciptaan)-Ku ke dalamnya, menyungkurlah kamu kepadanya dengan
bersujud.” (QS. al-Hijr/15 : 29).

Kedua, secara fisik, manusia disebut sebagai makhluk puncak ciptaan-
Nya yang dibentuk dan dijadikan dalam keadaan yang sebaik-baiknya dan
dengan proses kejadian yang sempurna ; proporsional (ta’dil) dalam bentuk dan
proses lainnya, sebagaimana dipahami al-Thahir bin ‘Asyfr.!
Allah SWT berfirman :

“Sungguh, Kami benar-benar telah menciptakan manusia dalam bentuk yang
sebaik-baiknya”. (QS. al-Tin/95 : 4).

Ini melukiskan betapa tingginya harkat dan martabat manusia, meski
dalam rangkaian firman itu selanjutnya manusia dapat saja derajatnya menjadi
serendah-rendahnya makhluk, sebagai konsekuensi logis perilakunya yang
berlawanan dengan kehendak Allah SWT. (QS. al-Tin/95 : 4).

Ayat-ayat tersebut di atas hanya sekelumit representasi gambaran
manusia di dalam al-Qur’an dengan penyebutan (term manusia) yang berbeda-
beda. Term manusia atau insan disebut-sebut dalam al-Qur'an dengan
menggunakan term: al-insin, al-nds, basyar, bani ddam, sebagaimana akan
dijelaskan di bagian selanjutnya pada uraian-uraian yang mengarahkan
pandangan secara khusus dan terfokus kepada term al-insin.

I Muhammad al-Thahir bin ‘Asy(r, Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir, (Tunisia : al-Dar al-
Ttnisiyah li al-Nasyr, 1984), Jil.30, 421

156 | Al Kareem Jurnal llmu Al Qur’an dan Tafsir



Abdul Hadi

Gambaran Manusia di Dalam Ayat-ayat Al-Qur’an.

Pada bagian ini, penulis mencoba menghimpun semua pembicaraan
tentang makna, karakter, atau pun penciptaan dan lain sebagainya yang telah
disinggung secara langsung dalam ayat-ayat al-Qur’an. Makna dan pengertian
atau pun gambaran tersebut terdapat pada beberapa term, seperti :

Pertama, term andsiyya ditemukan hanya sekali dalam QS. al-Furqan/25 :
49, demikian juga dengan term insiyya dalam QS. Maryam/19 : 26. Di dalam ayat
tersebut pertama menggambarkan bahwa unsur air menjadi bagian penting
dalam menghidupkan dan mengembangkan kehidupan di bumi, termasuk
mengembangkan hewan-hewan ternak dan manusia yang banyak (andsiyya).
Ayat yang kedua menggambarkan kebebasan untuk tidak berbicara kepada
siapa pun (insiyya).

Kedua, term unds disebutkan beberapa kali dalam QS. al-A’raf/7 : 82, 160.
QS. al-Isra’/17 : 71. QS. al-Naml/27 : 56. Ayat-ayat tersebut masing-masing
memberikan makna atau gambaran pertama, tentang sekelompok manusia yang
menuduh sekaligus mengusir beberapa orang (unas) yang ternyata adalah
seorang nabi (nabi Luth dan pengikutnya), sebagaimana juga semakna dengan
QS. al-Naml/27 : 56. Kedua, bermakna umat (unds) yang memiliki pemimpin.

Ketiga, term bani ddam disebutkan berulang di dalam al-Qur’an dalam
berbagai ayat dan surat sebanyak tidak kurang dari 6 kali, di antaranya dalam
QS. al-A’raf/7 : 26, 27, 31, 35, 172. Al-Isra’/17 : 70. Yasin/36 : 60.

Ayat-ayat tersebut pertama secara berdekatan memberikan gambaran
tentang sapaan Allah SWT kepada manusia (bani ddam) bahwa pakaian yang
sudah disediakan oleh-Nya adalah bisa untuk perhiasan dan penutup aurat ;
takwa adalah sebaik-baik pakaian ; penegasan atas peringatan dari Allah SWT
bahwa syeitan adalah musuh anak cucu Adam yang sangat nyata ; Kami telah
memuliakan anak cucu Adam, dan Kami angkut mereka di darat dan di laut,
dan Kami beri mereka rezeki dari yang baik-baiknya dan Kami lebihkan mereka
di atas banyak makhluk yang Kami ciptakan dengan kelebihan yang sempurna
; perintah untuk mengingat bahwa Allah SWT telah mengeluarkan dari sulbi
(tulang belakang) anak cucu Adam keturunan mereka dan Allah mengambil
kesaksian terhadap roh mereka (seraya berfirman), “Bukankah Aku ini
Tuhanmu?” Mereka menjawab, “Betul (Engkau Tuhan kami), kami bersaksi.”
(Kami lakukan yang demikian itu) agar di hari Kiamat kamu tidak mengatakan,
“Sesungguhnya ketika itu kami lengah terhadap ini.”

Keempat, term nis dan beberapa bentuk lainnya disebutkan berulang-
ulang di dalam al-Qur’an di berbagai ayat dan surat sebanyak tidak kurang dari
240 kali. Makna-makna dari ayat-ayat yang cukup banyak tersebut seputar
gambaran atau makna, sebagai berikut :

1. Term al-nds bermakna al-Insin. Makna ini dinilai paling banyak disinggung
dalam al-Qur’an, seperti firman Allah SWT : QS. al-Baqarah/2 : 21, QS. al-
Nisa’/4 : 1, QS. Fathir/35 : 3.

2. Term al-nis bermakna orang-orang musyrik bangsa Arab (musyriki al-
‘Arab), saperti firman Allah SWT : QS. al-Baqarah/2 : 150.

Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 157



Kajian Tafsir Tematik...

3. Term al-nds bermakna orang-orang mukmin yang beriman kepada Nabi
Muhammad saw dan penguat kenabiannya serta bermakna Nabi
Muhammad itu sendiri, seperti firman Allah SWT dalam QS. al-Baqarah/2
: 13, dan QS. al-Nisa’/4 : 54.

4. Term al-nds bermakna umum yaitu kaum itu sendiri seperti dalam QS. Alu
‘Imran/3 : 173, atau bermakna Abu Sufyan dan kaumnya.

5. Term al-nis bermakna bani Israil secara khusus, seperti dalam QS. al-
Maidah/5 : 116.

6. Term al-nds bermakna penduduk Mekkah (ahl al-Makkah), seperti dalam QS.
al-Isra/17 : 60.

7. Term al-nds bermakna penduduk kafir atau syirik, seperti dalam QS. al-
Naml/27 : 82.

Term-term al-nds tersebut tersebar dalam berbagai ayat dalam al-Qur’an
pada umumnya tertuju kepada suatu kaum, keumuman manusia secara sangat
luas dengan konteks yang berbeda-beda, seperti perintah Allah SWT kepada
umat manusia (ungkapan umum : al-nds) dalam firman-Nya :

Sl ¥ 0 BT s s A ) s Ve A0 S o 0 s T 50 U5 s

"Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada agama (Islam); (sesuai) fitrah
Allah disebabkan Dia telah menciptakan manusia menurut (fitrah) itu. Tidak ada
perubahan pada ciptaan Allah. (Itulah) agama yang lurus, tetapi kebanyakan
manusia tidak mengetahui” (QS. al-Rtim/30 : 30)

Kelima, term al-insdn. Kata atau term ini disebutkan berulang-ulang di
dalam al-Qur’an di berbagai ayat dan surat sebanyak tidak kurang dari 63 kali.
Makna-makna dari ayat-ayat yang cukup banyak tersebut, secara garis besar
(sesuai tartib surah) memberikan tentang gambaran atau makna, sifat, karakter
manusia, sebagai berikut : Manusia bersifat lemah ; manusia bisa tertimpa
bahaya ; manusia (al-Insin) yang tertimpa musibah ia akan (berdo’a) dalam
keadaan berbaring, duduk, berdiri, (setelah dijauhkan dari bahaya) ia bisa
tersesat kembali seolah-olah ia tidak menyadari siapa yang mampu
menghilangkan bahaya ; Allah SWT memberikan rahmat kepada al-insin dan
dia senang, dan ketika Ia mencabut rahmat-Nya, al-Insin kembali ia putus asa ;
Syeitan itu musuh yang nyata dengan berbagai tipu dayanya kepada al-insin ;
manusia tidak akan mampu menghitung nikmat bahkan bersifat kufur lagi zalim
; manusia tercipta dari tanah liat, tembikar ; manusia terbuat dari sperma ;
manusia terkadang berdo’a untuk kejahatan juga kebaikan ; ia bersifat tergesa-
gesa ; manusia dibuatkan untuknya buku catatan amal perbuatannya di leher ;
musuh manusia yang nyata adalah syeitan ; perintah kepada manusia untuk
berkata yng baik ; manusia itu bersifat kufur ; sifat manusia jika diberi
kesenangan, ia berpaling dan sombong, jika susah ia putus asa ; manusia bersifat
kikir. ; diberikan pelajaran (melalui) tamtsil atau perumpamaan apa pun yang
berulang-ulang untuk manusia, tapi ia paling banyak membantah ; term al-insin

158 | Al Kareem Jurnal llmu Al Qur’an dan Tafsir



Abdul Hadi

(vang dimaksud : orang kafir) meragukan kebangkitan jasadnya ; perintah
kepada manusia untuk berpikir bagaimana sebelum ia diciptakan ; manusia
mengingkari kehidupan dan kematiannya ; syeitan selalu mengkhianati dan
membohongi kebenaran petunjuk al-Qur’an ; kewajiban manusia berbuat baik
kepada orang tua dan jangan berbuat syirik; perintah selalu bersyukur.
Korelasi Makna ins, unds, al-nds, basyar, bani ddam, dan al-insan.

Term al-Nds, menurut makna bahasa adalah (makhluk) yang bergerak,
bolak-balik, tidak tetap (tadzabdzab) atau (makhluk) yang gelisah, bingung,
bimbang rusuh atau kacau (idhthirab). Al-Asfihani mengkhususkan term ini ke
dalam jenis al-hayawin al-adami (hewan dari keturunan anak cucu adam,
sebagaimana pendapat lain yang menyebutnya sebagai al-hayawin al-nithiq.2

Al-"Askari menyebutkan bahwa disebut al-nds karena ia adalah makhluk
yang bergerak (harakah) yang bersifat kolektif atau hidup secara berkumpul
(jamd’ah katsirah), kata itu juga meliputi penyebutan yang masih hidup dan yang
sudah mati> Menurutnya, al-nis adalah makhluk yang memiliki sifat jinak
sekaligus liar, buas, galak, bahkan tidak terkendali (uns wa wahsyah), antara al-
nds dan al-ins atau al-ins? atau unis sering disebut secara beriringan dengan kata
al-jin disebabkan keduanya memiliki kekhasan yang hampir sama antara sifat
jinak sekaligus liar, buas, galak.*

Al-"Askari juga menggolongkan al-nds sebagai penghuni al-‘dlam al-sufld,
yaitu alam yang berada di bawah. Yang dimaksud adalah bahwa al-nas itu di
antara makhluk Allah SWT yang menghuni bumi, berlawanan dengan al-‘aldm
al-“alawi yang dihuni makhluk lain seperti malaikat atau pun jin. Dari sini pula
muncul pengertian lain dari al-nas, yaitu penghuni bumi yang mumayyizah
(memiliki kekhasan tersendiri) ketimbang makhluk darat (bumi) lainnya.>

Lebih lanjut, al-“Askari menyebutkan term lainnya, yaitu al-basyar.
Menurutnya, term ini bermakna bahwa manusia adalah makhluk ciptaan Allah
SWT vyang memiliki keadaan, bentuk yang baik dan senang atau
menggemberikan, sebab term tersebut juga bias membentuk term lain seperti al-
bisyirah yang berarti indah, cantik, pertanda baik atau berita gembira. Makhluk
yang satu ini juga disebut dengan basyarah yang berarti kulit sebab sebagai
bagian yang paling tampak dari segi pisik (Ii zuhilr al-jild).°

Ketika sampai kepada term al-Insin (Man - L’homme), para ahli tidak ada
yang banyak memberikan definisi atau gambaran-gambaran tertentu yang
terkait, spesifik pada patron al-Insin kecuali sangat sedikit. Misalnya, Quraisy
Shihab menyatakan bahwa term ini digunakan al-Qur’an untuk menunjuk
kepada manusia dengan seluruh totalitasnya, jiwa dan raga. Lebih lanjut,

2 Al-Raghib Al-Asfihani, Mu’jam Mufraddt li Alfiz al-Qur’dn, (Beirut : Dar al-Fikr, 2010
M), 384-385, 24-25

3 Abi Hilal al- Askari, al-Furilq al-Lughawiyah, (Kairo : Dar al-'Ilm al-Tsaqafah, tth.), 274

4 Abi Hilal al-’Askari, al-Furiiq al-Lughawiyah, (Kairo : Dar al-Ilm al-Tsaqafah, tth.), 275

5 Abi Hilal al-*Askari, al-Furiiq al-Lughawiyah, (Kairo : Dar al-Ilm al-Tsaqafah, tth.), 275

¢ Abi Hilal al-Askari, al-Furilq al-Lughawiyah, (Kairo : Dar al-'Ilm al-Tsaqafah, tth.), 276

Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 159



Kajian Tafsir Tematik...

menurutnya, makhluk ini adalah yang berbeda antara satu dengan yang lain,
baik perbedaan fisik atau pun yang lainnya.”

Sedikit berbeda dengan Quraisy Shihab, ‘Ali al-Tahanuwi (w.1191 H)
sebagaimana ia mengikuti konsep-konsep sufistik dan filosofis, bahwa al-Insin
adalah eksistensi yang menyeluruh (al-kawn aw al-kdin al-jAmi’), termasuk
semesta raya ini. Baginya, al-Insdn adalah ciptaan Allah SWT yang memiliki aksi-
reaksi ; yang tidak hanya pisik-jasmaniyahnya juga psikis-spiritualnya, tidak
bisa dipisahkan salah satu di antaranya.?

Term Al-Insdn : Manusia Universal Ataukah Insan Kamil?

Berbagai uraian tersebut di atas dan uraian yang paling akhir disebutkan
membawa satu pemikiran penulis untuk menyatakan, sementara, bahwa untuk
berbicara tentang gambaran manusia secara utuh (include) dan holistic, maka
term al-insdn lah yang paling tepat-sesuai diterjemahkan dengan ‘manusia
universal’.

Namun tidak secepatnya gegabah, sepertinya hal ini akan mendapat
banyak “serangan” (counter) ilmiah dari berbagai kalangan pemikir modern.
Pasalnya, Donald E. Brown dalam The Human Journey, seorang antropolog
modern telah memberikan rincian karakter manusia secara universal hingga
tidak kurang dari 211 karakter.® Baginya, universal human is traits all human share,
yaitu ciri-ciri atau karakter yang dimiliki semua manusia seperti semua
rangkaian emosi ; memiliki kapasitas dan kesadaran diri (a common set of emotions
and the capacity for self-awareness), dan lain sebagainya yang berjumlah ratusan
sehingga Brown lebih banyak menyentuh dan berkutat pada karakteristik atau
ciri-ciri bahasa'’ dalam suatu bangsa.

Pemikiran-pemikirannya  (tentang ciri-ciri ~manusia universal)
bersinggungan pada hal-hal : ciri-ciri budaya (features of culture), masyarakat
(society), bahasa (language), perilaku (behavior), dan jiwa yang tidak ada
pengecualiannya (psyche for which there are no known exception).!

Patut diakui, teori atau pun konsep pemikirannya “cukup mendekati”
pandangan-pandangan al-Qur’an, tidak keseluruhannya, setidaknya banyak
gambaran yang tidak bertentangan dengan informasi-informasi al-Qur’an. Satu
hal yang tidak bisa diterima di dalam teorinya adalah lagi-lagi teori ini
merupakan kelanjutan dari ‘teori Darwinisme’ yang pernah diusung Joseph
Carroll atau pun Alexis Carrel, tokoh-tokoh pendahulunya. Brown lebih
terkesan dan cenderung menilai manusia sebagai makhluk bumi yang sangat
kompleks dalam menggambarkannya sehingga sifat-sifat manusia (universal
human is traits) terus dan bisa lagi bekembang lebih lebar, sedangkan Alexis

7 Quraisy Shihab, Wawasan al-Qur’an : Tafsir Maudhu'i Atas Pelbagai Persoalan Umat
(Bandung : Mizan, 1996, 277-278.

8 Muhammad ‘All al-Tahanuwi, Mawsii’ah Kasysydf Ishthildhdt al-Funiin wa al-'Ulim,
tahqiq : “Ali Dahr{j (Beirut : Maktabah Lubnan Nasyir(in, 1996), cetakan ke-1. 283-284

9 Donald E. Brown, Human Universals, (Amerika : McGraw Hill, 1991), 40

10 Donald E. Brown, Human Universals, (Amerika : McGraw Hill, 1991), 41

11 Donald E. Brown, Human Universals, (Amerika : McGraw Hill, 1991), 41-43

160 | Al Kareem Jurnal llmu Al Qur’an dan Tafsir



Abdul Hadi

Carrel (1873-1944) dalam Man Unknown cukup menyatakan --dalam catatan non-
medisnya yang dinilai sangat mendalam-- bahwa merupakan kesukaran atau
kesulitan yang harus dihadapi untuk mengetahui hakikat manusia.'? Baginya,
manusia adalah elemen yang tidak dapat diketahui (unknown -element),
menurutnya lagi, manusia sama rumitnya dengan apa yang dia yakini (man was
as complex as he believed himself to be)."®

Dari sini, teori-teori modern tersebut terkesan ‘gagal’ dalam
mengeksplorasi secara besar-besaran gambaran siapakah manusia sebenarnya.
Dus, jika merujuk metode penulis di atas, yakni dengan mengemukakan semua
hal yang berkaitan dengan manusia dari semua ayat-ayat yang disebut oleh al-
Qur’an, tentu gambaran seutuhnya manusia akan dicapai dikuatkan dengan
penjelasan-penjelasan yang relevan maupun hakikat-hakikat ilmiah yang telah
mapan.

Dengan demikian, sebelum mengenal term manusia secara tepat, mari
kita coba untuk merenungkan beberapa pesan dalam ayat QS. al-“Alaq/ : 1-5.
Pertama, penggalan ayat pertama memerintahkan kepada manusia untuk
membaca dan menyebutkan ‘nama robb-nya’, kemudian dinyatakan bahwa
manusia (al-insdn) diciptakan dengan suatu tahapan yang disebut dengan al-‘alag
(segumpal darah). Meskipun penyebutan penciptaan manusia pada penggalan
ayat selanjutnya, namun pada hakikatnya penyebutan tersebut berada lebih
dahulu (istifndiyah) sebelum perintah ‘membaca’, sebab penggalan kedua tersebut
adalah sifat atau maushiil dari ‘Sang Pemberi perintah’, yaitu Allah SWT, yang
kemudian perintah membaca tersebut ditegaskan kembali pada ayat ke-3
(menjadi isti’naf bayini).'

Kedua, secara hirarki kelima ayat dalam surat al-‘Alaq tersebut
memberikan pesan bahwa Alldh SWT menciptakan manusia telah melalui
tahapan kehidupan yang ditetapkan-Nya, dijelaskan juga ayat-ayat lain seperti
: QS. Shad : 71-72 atau QS. al-Hijr/15 : 28-29 dan ayat-ayat lainnya dalam al-
Qur’an yang berjumlah cukup banyak. Kemudian, untuk dapat melaksanakan
perintah igra’, Allah SWT menganugerahkan kepada manusia sebuah
kemampuan membaca dan menganalisa berbagai hal yang dapat diperolehnya
; membedakan yang haq dan bathil, petunjuk atau hidayah, merenung dan lain
sebagainya, yaitu akal® seperti diungkap dalam misal : QS. al-“Ankabfit/29 : 43,
QS. Alu ‘Imran/3 : 191, QS. al-Rim/30 : 8, selain piranti pelengkap lainnya, yaitu
qalb (hati yang bersifat atau berpotensi tidak konsisten, mempertimbangkan
maju atau mundur dalam bertindak sebagaimana diinformasikan beberapa ayat
seperti dalam QS. Qaf/50 : 37 atau QS. al-Hadid/57 : 27.

12 Alexis Carrel, Man, The Unknown, (Newyork : Harper & Brothers, 1939), 248

13 Alexis Carrel, Man, The Unknown, (Newyork : Harper & Brothers, 1939), 249

14 Muhammad al-Thahir bin ’Asyﬁr, Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir, (Tunisia : al-Dar al-
Tinisiyah li al-Nasyr, 1984), Jil.30, 421

15 “Abbas Mahmfid al-'Aqqad, al-Insin fi al-Qur’dn, (Beirut : Mansytirat al-Maktabah al-
‘Arabiyyah, tth.), 20-21

Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 161



Kajian Tafsir Tematik...

Ayat selanjutnya disebut bahwa Allah SWT, melalui ayat atau langsung,
menggambarkan manusia sebagai makhluk yang diajarkan oleh-Nya dengan “al-
galam’.'® Dari sinilah mengisyaratkan bahwa semua hal yang telah tertulis,
ditaklif, ditetapkan (ditakdirkan), diatur, diperintah dan dilarang dan
seterusnya merupakan ketetapan ilahiyah untuk dijalankan oleh manusia
sebagai ‘main actor’ dalam mengembang berbagai tugas di muka bumi, termasuk
khalifah di muka bumi sekaligus sebagai hamba Allah SWT (QS. al-Baqarah/2 :
30).1”

Dengan demikian, makna manusia yang dikehendaki di sini adalah al-
insdn yang merangkum seluruh pemaknaan pada term : al-nds, al-insi, uns,
andsiya basyar, bani ddam dan bentuk term-term lainnya yang terkait, yakni
manusia yang seutuhnya adalah al-insin yang diciptakan melalui proses dan
tahapan penciptaan dan memiliki ciri-ciri fisik terbaik (taqwim) dengan
keseimbangan rithaniyah-ildhiyah yang hakiki serta diberikan keistimewaan nalar
berpikir yang kreatif menjadikan ia memperoleh kebebasan dalam segala hal
atau tindakan (sebagai ciri dan watak) ; yang jika ia mendasarkan semua hal
kepada wahyu (irddah Alldh), ia akan mencapai derajat tertinggi di sisi Allah
SWT, yaitu ‘manusia sempurna yang hakiki’ (al-insdn al-kdmil al-haqiqi),
meminjam istilah Muhammad “Ali al-Tahanuwi (w.1191 H). Inilah derajat Nabi
Muhammad saw, sedangkan manusia-manusia yang konsisten dengan peranan
wahyu, ia akan memperoleh derajat al-insin al-kdmil

KESIMPULAN

Dari uraian-uraian tersebut di atas dapat diambil kesimpulan, pertama,
term al-insdn mencakup seluruh term-term yang digunakan al-Qur’an dalam
menggambarkan manusia. Kedua, term ‘manusia’ yang sering diterjemahkan ke
dalam bahasa asing dengan: man, human, atau pun [’homme belum bisa
mengakomodasi makna holistik al-insin sebagaimana dijabarkan oleh al-Qur’an.
Ketiga, muncul konsep baru dalam kategorisasi manusia berdasarkan
pandangan al-Qur’an, seperti: ‘manusia biasa’ (pada umumnya), ‘manusia
sempurna’, dan ‘manusia paripurna hakiki’; masing-masing tergantung kepada
keluasan dan konsistensi mereka kepada kebenaran wahyu.

DAFTAR PUSTAKA

al-Qur’an al-Karim dan Terjemahnya

Al-‘Aqqad, ‘Abbas Mahmd, al-Insin fi al-Qur’an, (Beirut : MansyGrat al-
Maktabah al-'Arabiyyah).

16 Hal ini pernah diisyaratkan oleh Rastlullah saw dalam sebuah riwayat :
" el 5 Bl il e e s e el 5L 08 ey ade T o T
Lihat, al-Raghib Al-Asfihani, Mu’jam Mufradit li Alfdz al-Qur’dn, (Beirut : Dar al-Fikr,
2010 M), 311
17 al-Raghib Al-Asfihani, Mu’jam Mufradat li Alfaz al-Qur’dn, (Beirut : Dar al-Fikr, 2010
M), 311

162 | Al Kareem Jurnal llmu Al Qur’an dan Tafsir



Abdul Hadi

Al-Asfihani, al-“Allamah al-Raghib, Mu’jam Mufradit i Alfdz al-Qur’dn, (Beirut :
Dar al-Fikr, 2010 M)

Al-“Askari, Abi Hilal, al-Furiiq al-Lughawiyah, (Kairo : Dar al-'Ilm al-Tsaqafah,
tth.)

’Asyﬁr, Muhammad al-Thahir bin, Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir, (Tunisia : al-Dar
al-Thnisiyah li al-Nasyr, 1984).

Al-Baqi, Muhammad Fuad ‘Abd, al-Mu’jam al-Mufahras li Alfdz al-Qur’dn al-
Karim bi Hisyiyah al-Mushaf al-Syarif, (Beirut : Dar al-Fikr, 1992 M/1412 H).

Al-Tahanuwi, al-’Allamah Muhammad ‘Ali, Mawsii’ah Kasysydf Ishthildhit al-
Funiin wa al-‘Uliim, tahqiq : ‘Al Dahriij (Beirut : Maktabah Lubnan
Nasyirtn, 1996), cetakan ke-1.

Brown, Donald E., Human Universals, (Amerika : McGraw Hill, 1991).

Carrel, Alexis, Man, The Unknown, (Newyork : Harper & Brothers, 1939)

Alexis Carrel, Man, The Unknown, (Newyork : Harper & Brothers, 1939)

Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 163



Kajian Tafsir Tematik...

164 | Al Kareem Jurnal llmu Al Qur’an dan Tafsir



