Volume 1 No 2 Maret 2024 Pages 129-154

Al K areem Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir
, % Qv an dan Tifir ISSN: 3025-9630 (Print), 3025-7875 (Online)

DOI: xx.xxxxx

TAFSIR ILMI TENTANG PENCIPTAAN MANUSIA DALAM
TAFSIR AL-JAWAHIR KARYA THANTHAWI JAWHARI

Muhammad Nasir!, Asep Nana Sonjaya?, Kerwanto?
Universitas PTIQ Jakarta'??

Abstract

In response to this interpretation of science, there are two groups of scholars: opposers
and supporters. In fact, many contemporary scholars are more moderate in responding
to the interpretation of "knowledge” because the scientific theories are not the final form
of interpretation or the Qur’an is not the book of science but the Book of guidance and
mercy for human life. There is an attempt to justify that the Qur'an contains all
knowledge, religion and general. This article aims to analyze the history of the emergence
of the scientific interpretation, methods and approaches, the description of the intellectual
interpretation of the process of human creation by Thanthawi. The research is carried out
using methods of library study using sources from books and articles. This article
discusses the upcoming cycle of tafsir ilmi beginning in the golden age of Islamic victories
in the Abbasid dynasty. Study of the scientific interpretation of the Qur’an by using the
methods of tahlili and scientific approaches.

Keywords: 'knowledge, scholars, interpretation of al-Jawahir, Thanthawi Jauhari,
human creation

Abstrak

Dalam menanggapi tafsir ‘ilmi ini, para ulama ada dua kelompok yakni menolak
dan mendukung. Bahkan banyak ulama-ulama kontemporer yang bersikap
lebih moderat dalam menanggapi tafsir ‘ilmi dengan alasan kebenaran teori-
teori ilmiah adalah bukan sebagai bentuk final dari penafsiran ayat atau Al-
Qur’an bukan kitab ilmu pengetahuan melainkan kitab yang menjadi petunjuk
dan rahmat bagi kehidupan manusia. Sebagian cendekiawan/ulama Muslim
menganggap seluruh ilmu yang ada bersumber dari Al-Qur’an. Ada upaya
justifikasi bahwa Al-Qur’an memuat segala ilmu; agama dan umum. Penelitian
menggunakan metode studi pustaka. Artikel ini membahas cikal bakal
munculnya tafsir ilmi bermula pada zaman keemasan kejayaan Islam pada
Dinasti Abbasiyah. Kajian tafsir ilmi menggunakan metode tahlili dan
pendekatan ilmiah dalam menafsirkan Al-Qur’an.

Kata kunci: ‘ilmi, ulama, tafsir al-jawahir, Thanthawi Jauhari, penciptaan
manusia

Copyright (c) 2024 Muhammad Nasir?!, Asep Nana Sonjaya?, Kerwanto?.

b4 Corresponding author : Muhammad Nasir
Email Address : nasir@iain-palangkaraya.ac.id

Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 129



Tafsir 1lmi Tentang Penciptaan...

PENDAHULUAN

Al-Qur’an merupakan kitab suci berisikan ayat-ayat yang mempunyai
fungsi utama sebagai petunjuk bagi seluruh umat manusia. Oleh karena itu,
kandunga Al-Qur’an tidak hanya masalah-masalah kepercayaan (aqidah),
hukum ataupun pesan-pesan moral, tetapi juga di dalamnya terdapat petunjuk
untuk memahami rahasia-rahasia alam raya. Sebagian ayat Al-Qur’an selalu
mengajak kepada manusia untuk bersikap ilmiah dengan melihat, membaca,
memperhatikan, memikirkan, mengkaji serta memahami dari setiap fenomena
yang ada. Muara dari hasil analisis fenomena yang disinggung oleh ayat Al-
Qur’an akan membuahkan kesadaran akan adanya sang Pencipta yang agung di
balik fenomena tersebut.

Al-Qur’an yang mana berbentuk teks bahasa, baru bisa bermakna setelah
dipahami. Usaha-usaha dalam memahami dan menemukan rahasia-rahasia
yang terdapat dalam Al-Qur’an sangat bervariasi sesuai dengan latar belakang
yang memahaminya. Seorang pakar bahasa misalnya, ia akan mempunyai kesan
yang berbeda dengan yang dipahami oleh seorang ilmuan. Demikianlah Al-
Qur’an menyuguhkan hidangannya untuk dinikmati dan disantap oleh semua
orang di sepanjang zaman.

Ketika gelombang Hellenisme masuk ke dunia Islam melalui
penerjemahan buku-buku ilmiah pada masa Dinasti ‘Abbasiyah khususnya
pada masa pemerintahan al-Makmun, muncullah kecenderungan menafsirkan
Al-Qur’an dengan teori-teori ilmu pengetahuan atau yang kemudian dikenal
dengan istilah tafsir ilmi. Implikasi dari pendekatan ini akan melahirkan tafsir-
tafsir yang mengandung muatan sains atau ilmu pengetahuan. Model tafsir ilmi
ini menjadi perdebatan di antara para ulama baik pada masa klasik maupun
pada masa modern. Di antara mereka ada yang mendukung dan ada yang
menolak.

Penolak tafsir ilmi beralasan bahwa penafsiran ilmiah harus dihindari
karena merupakan usaha berbahaya dan keliru yang diterapkan pada Al-
Qur’an. Selain itu, para mufassir yang menggunakan pendekatan ilmiah pada
ayat-ayat Al-Qur’an terpaksa melewati batas-batas linguistik Al-Qur’an karena
tuntutan rasionalitas ilmu pengetahuan yang terus berkembang.

Pendukung tafsir ilmi berargumen bahwa Tafsir ilmi berprinsip bahwa
Al-Qur’an mendahului ilmu pengetahuan modern, sehingga mustahil bahwa
Al-Qur’an bertentangan dengan sains modern. Dari pandangan tersebut, maka
alasan yang mendorong para mufassir menulis tafsirnya ini adalah disamping
banyaknya ayat-ayat Al-Qur’a nyang secara eksplisit maupun implisit
memerintah untuk menggali ilmu pengetahuan, juga ingin mengetahui dimensi
kemukjizatan bahwa Al-Qur’an dalam bidang ilmu pengetahuan modern.

Ulama abad 19 untuk lebih menggali lagi kedalaman Al-Qur’an, terutama
dalam kaitannya dengan ayat-ayat yang bersifat kealaman, dan mencoba
menggabungkan antara Al-Qur’an dan sains. Upaya penafsiran secara ilmiah
akan berdampak pada ketampakan fungsi Al-Qur’an sebagai petunjuk dan
pemisah antara yang hak dan yang bathil, serta akan menunjukkan sifat

130 | Al Kareem Jurnal llmu Al Qur’an dan Tafsir



Muhammad Nasir!, Asep Nana Sonjaya?, Kerwanto?®

fleksibilitas Al-Qur'an yang dipandang pantas, cocok dan sesuai untuk
dipedomani umat manusia dalam segala waktu dan tempat. Mereka tidak bisa
mengklaim kebenaran bahwa teori-teori ilmiah ini adalah sebagai bentuk final
dari penafsiran ayat, dalam artian Al-Qur’an adalah bukan kitab ilmu
pengetahuan melainkan kitab yang menjadi petunjuk dan rahmat bagi
kehidupan manusia baik spiritual maupun material yang bisa dikembangkan
melalui ilmu pengetahuan.!

Dalam makalah yang penulis buat sederhana ini, penulis akan mengupas
hal-hal yang berkaitan dengan tafsir ilmi dari segi sejarah muncul, pengertian,
metode dan pendekatan serta menganalisa tafsir Jawahir Thanthawi Jauhari
tentang penciptaan manusia.

METODE PENELITIAN

Metode yang kami gunakan dalam makalah ini adalah library research
atau penelitian kepustakaan. Metode ini merupakan suatu usaha untuk
mendapatkan keterangan yang jelas tentang tafsir ilmi, sejarah muncul,
pengertian, metode dan pendekatan serta menganalisa tafsir Jawahir Thanthawi
Jauhari tentang penciptaan manusia dari berbagai literatur yang didapat oleh
penulis untuk kemudian disaring dan dituangkan dalam makalah ini. Data atau
informasi dalam makalah ini dianalisis secara kualitatif deskriptif.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Sejarah Tafsir Ilmi

Benih tafsir ilmi bermula pada masa Dinasti Abbasiyah yaitu pada masa
Khalifah al-Makmun (w.853 M). Pada masa pemerintahan al-Makmun ini
muncul gerakan penerjemahan kitab-kitab ilmiah dan mulailah masa
pembukuan ilmu-ilmu agama dan science serta klasifikasi dan sistematikanya.>

Tafsir terpisah dari hadits, menjadi ilmu yang berdiri sendiri dan
dilakukanlah penafsiran terhadap setiap ayat Al-Qur’an dari awal sampai
akhir. Al-Ma’mun sendiri merupakan putra khalifah Harun al-Rasyid yang
dikenal sangat cinta dengan ilmu. Salah satu karya besarnya yang terpenting
adalah pembangunan Bait al-Hikmah, pusat penerjemahan yang berfungsi
sebagai perguruan tinggi dengan perpustakaan yang besar. Pada masa inilah,
Islam mencapai peradaban yang tinggi sebagai pusat kebudayaan dan ilmu
pengetahuan dunia.?

Munculnya kecenderungan ini sebagai akibat pada penerjemahan kitab-
kitab ilmiah yang pada mulanya dimaksudkan untuk mencoba mencari

! Putri Maydi Arofatun Anhar, Imron Sadewo, dan M. Khoirul Hadi Al-Asy Ari, “Tafsir
IImi: Studi Metode Penafsiran Berbasis Ilmu Pengetahuan pada Tafsir Kemenag,” Prosiding
Konferensi Integrasi Interkoneksi Islam dan Sains, Vol. 1 (September 2018), h. 111.

2M.Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an, Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan
Masyarakat.(Bandung: PT Mizan Pustaka,1992), hlm. 154

3’Ali Hasan Al-"Aridl, Sejarah dan Metodologi Tafsir. (Jakarta: Rajawali Pers, 1992),
hlm. 23

Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 131



Tafsir 1lmi Tentang Penciptaan...

hubungan dan kecocokan antara pernyataan yang diungkapkan di dalam Al-
Qur’an dengan hasil penemuan ilmiah (sains). Gagasan ini selanjutnya
ditekuni oleh imam al-Ghazali dan ulama-ulama lain yang sependapat dengan
dia.* Rekaman akan fenomena ini antara lain dituangkan oleh Fahru al-Razi
dalam kitabnya Mafatih al-Ghaib. Bisa dikatakan, Fakhruddin ar-Razi (w.606 H)
patut untuk dikedepankan ketika kita membahas munculnya penafsiran secara
ilmiah. Hal ini diakui oleh seluruh penulis Ahlussunnah dan riset lapangan
juga membuktikan hal tersebut.

Sebelum Fakhruddin, al-Ghazali (505 H) dalam bukunya, Jawahir Al-
Qur’an juga telah menyebutkan penafsiran beberapa ayat Al-Qur'an yang
dipahami dengan menggunakan beberapa disiplin ilmu, seperti: astronomi,
perbintangan, kedokteran, dan lain sebagainya. Jika upaya al-Ghazali ini kita
anggap sebagai langkah pertama bagi kemunculan penafsiran ilmiah, tidak
diragukan lagi bahwa al-Ghazali sendiri belum berhasil merealisasikan metode
tersebut, setelah satu abad berlalu, barulah Fakhrurrazi di dalam Mafatih
al-Ghaib-nya berhasil merealisasikan metode penafsiran yang pernah menjadi
percikan pemikiran al-Ghazali itu.

Pasca masa Fakhrurrazi, tendensi penafsiran ilmiah ini diteruskan dan
menghasilkan buku-buku tafsir yang sedikit banyak terpengaruh oleh teori
penafsiran Fakhrurrazi dalam ruang lingkup yang agak terbatas. Di antaranya
adalah: Ghara’ib Al-Qur’an wa Ragha’ib al-Furgan, karya An-Nasyaiburi (W.728
H), Anwar at-Tanzil wa Asrar at-Ta'wil, karya Al-Baidhawi (W. 791 H), dan Ruh
al-Ma’ani fa Tafsir Al-Qur’an al-Adzim wa Sab’al-Matsani, karya Al-Alusi (W. 1217
H).’

Melalui buku-buku tafsir itu, para pengarangnya telah melakukan
penafsiran saintis atas ayat-ayat Al-Qur’an. Selain mereka, terdapat beberapa
mufassir lagi, seperti Ibn Abul Fadhl al-Marasi (W. 655 H), Badruddin az-
Zarkasyi (W. 794 H), dan Jalaluddin as-Suyuthi (W. 911 H). Yang termasuk
dalam golongan para mufassir yang memiliki tendensi penafsiran saintis.
Meskipun demikian, sebenarnya para mufassir ini tidak dapat dimasukkan ke
dalam kategori mufassirin yang memiliki aliran saintis dalam menafsirkan Al-
Qur’an, karena mereka hanya mengklaim bahwa Al-Qur’an memuat semua
jenis dan disiplin ilmu pengetahuan, dan hanya klaim ini tidak dapat dijadikan
bukti bahwa mereka memiliki tendensi penafsiran saintis. Sebelum mereka pun,
sebagian sahabat telah memiliki klaim yang serupa dan hingga kini tak seorang
pun yang berani memasukkan para pengarang tersebut ke dalam kategori
mufassirin yang memiliki tendensi penafsiran saintis.

Pasca periode tafsir Ruh al-Ma’ani, pada permulaan abad ke-4 Hijriyah,
metode penafsiran saintis mengalami kemajuan yang pesat. Tercatat, para

4 Binti Nasukah, “Prospek Corak Penafsiran Ilmiah Al-Tafsir Al-‘Ilmiy Dan Al-Tafsir Bil
‘Ilmi dalam Mengintepretasi dan Menggali Ayat-Ayat [Imiah dalam Al-Qur’an,” Al-Makrifat:
jurnal kajian Islam, Vol 1, No.2 (2016), h. 18.

5 Asep Sulhadi, “TAFSIR ILMI: Sejarah dan Konsepsinya,” SAMAWAT: Journal of Hadith
and Quranic Studies, Vol. 6, No. 1 (2022), h. 3-4.

132 | Al Kareem Jurnal llmu Al Qur’an dan Tafsir



Muhammad Nasir!, Asep Nana Sonjaya?, Kerwanto?®

mufassir seperti: Muhammad bin Ahmad al-Iskandarani (W. 1306 H), dalam
Kasyf al-Asrar an-Nuraniyah al-Qur’aniyah-nya, Al-Kawakibi (W. 1320 H), dalam
Thaba'i al-Istibdad wa Mashari al-Isti’bad-nya, Muhammad Abduh (W.1325 H)
dalam Tafsir Juz’Amma-nya, dan Ath-Thanthawi (W.1358 H) dalam Jawahir al-
Qur’an-nya, masing-masing menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an secara saintis.
Contoh penafsiran saintis Al-Qur’an yang paling tampak jelas adalah buku
tafsir al-Iskandarani dan ath-Thanthawi di mana dengan sedikit perbedaan,
mereka telah berusaha untuk memahami ayat-ayat Al-Qur’an melalui ilmu
pengetahuan empiris (tajribi) dan penemuan-penemuan manusia.

Pemikiran penafsiran secara ilmiah mengalami perkembangan yang lebih
pesat sampai sekarang ini, sehingga memberi dorongan yang cukup besar bagi
para ilmuan untuk menulis buku tafsir yang didasarkan atas pemikiran
ilmiah secara tematik (al-maudhu’i).6

Menurut Mustaqim munculnya tafsir ‘Ilmi ini karena dua faktor yaitu:

Pertama, faktor internal yang terdapat dalam teks al-Qur’an, dimana
sebagian ayat-ayatnya sangat menganjurkan manusia untuk selalu melakukan
penelitian dan pengamatan terhadap ayat-ayat kauniah atau ayat-ayat
kosmologi yang terdapat pada Q.S. al-Gasyiyah/88: 17-20

F &l G Pl 15 () AP Eiedy S L 5 0 V) S S U ) (5505 S
AR RIS v IR AR I

Artinya: "Maka Apakah mereka tidak memperhatikan untabagaimana Dia
diciptakan, dan langit, bagaimana ia ditinggikan? dan gunung-gunung
bagaimana ia ditegakkan? dan bumi bagaimana ia dihamparkan?””

Surat al-Gasyiyah/88 17 s/d 20 mengandung perintah Allah kepada
manusia untuk bertafakur tentang alam semesta baik secara material maupun
spiritual. Bukankah Allah swt menciptakan semua kejadian itu tidak sia-sia,
melainkan ada rahasia yang ada di baliknya. Hal tersebut sebagai bukti atas
kekuasaan Allah yang Maha Kuasa atas segala sesuatu dan sebagai dalil
rububiyah dan ilahiyah Allah azza wajalla adalah Rabbul’alamin.

Tidak dapat disangkal lagi, bahwa kebangkitan kembali ilmu
pengetahuan (scientific renaissance) yang timbul di dunia barat adalah berkat
pengamatan yang cermat serta eksperimen terhadap gejala-gejala yang terdapat
pada alam materi. Sekalipun kita tidak dapat mengakui orientasi mutlak dari
hukum-hukum demikian itu, namun kita membenarkan bahwa hukum-hukum
tersebut memberikan otentisitas dan ketetapan maksimum yang mungkin
diperoleh. Hukum-hukum ini secara berangsur-angsur bergerak menuju

¢ Hassan Ibrahim Hassan, Sejarah dan Kebudayaan Islam. (Yogyakarta: Kota Kembang,
1989), him. 136-140
7 Al-Qur’an dan Terjemahannya. (Jakarta: Media Insani, 2007). HIm.592

Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 133



Tafsir 1lmi Tentang Penciptaan...

kesempurnaan sesuai dengan kemajuan ilmu pengetahuan. Dengan berlakunya
masa dan meluasnya ilmu pengetahuan manusia, serta dengan semakin
berkembangnya kecermatan dibidang pengamatan (observasi), maka para
ilmuan dari waktu ke waktu memperkenalkan perubahan dan modifikasi
dalam berbagai hukum ilmiah itu untuk lebih mendekatkannya kepada
kenyataan, atau agar ia lebih memberikan hasil guna.

Ini berarti bahwa para ilmuan terus-menerus melakukan pekerjaan riset
tentang alam semesta. Dalam upaya ini meraka menggunakan berbagai jenis
materi untuk riset, terutama sekali adalah yang berkaitan dengan teori.
Kemudian muncul setelah itu eksperimen di laboratorium, lapangan
pertanian/peternakan atau di alam secara keseluruhan. Inilah yang di
perintahkan oleh Al-Qur’an dalam hal memahami kenyataan-kenyataan, yang
tertera di dalam ayat-ayat Al-Qur’an salah satunya pada surat Al-ghasyiyah ayat
17-20.

Bahkan ada pula ayat-ayat Al-Qur'an yang disinyalir memberikan
isyarat untuk membangun teori-teori ilmiah dan sains modern, karena seperti
dikatakan Muhammad Syahrur, wahyu Al-Qur’an tidak mungkin bertentangan
dengan akal dan realitas (revelation does not contradict with the reality).

Dengan asumsi tersebut, ayat-ayat Al-Qur’an yang dapat dideduksi
untuk menggali teori-teori ilmu pengetahuan, oleh sebagian ulama ditafsirkan
dengan pendekatan sains modern, meskipun hal itu tidak pernah dilakukan
oleh Nabi saw. dan para sahabat. Sebab para pendukung tafsir ilmi sependapat,
bahwa penafsiran Al-Qur’an sesungguhnya tidak mengenal titik  henti,
melainkan terus berkembang seiring dengan kemajuan sains dan ilmu
pengetahuan. Sebagai contoh, ayat yang berbunyi khalaga al-insana min ‘alag
(Q.S. al-“Alaq/96: 2). Dulu, kata al-‘alag dalam ayat ini ditafsirkan oleh para
mufasir klasik dengan pengertian segumpal darah yang membeku. Namun
sekarang, dalam dunia kedokteran akan lebih tepat jika ditafsirkan dengan
zigot, sesuatu yang hidup, yang sangat kecil menggantung pada dinding rahim
perempuan.

Kedua, faktor eksternal, yakni adanya perkembangan dunia ilmu
pengetahuan dan sains modern. Dengan ditemukannya teori-teori ilmu
pengetahuan, para ilmuan muslim (para pendukung tafsir ilmi) berusaha untuk
melakukan kompromi antara Al-Qur’an dan sains dan mencari ‘justifikasi
teologis’ terhadap sebuah teori ilmiah. Mereka juga ingin membuktikan
kebenaran Al-Qur'an (i’jaz ilmi) secara ilmiah-empiris, tidak hanya secara
teologis-normatif.

2. Pengertian Tafsir Ilmi

Pada dasarnya Al-Qur’an adalah kitab suci yang menetapkan masalah
akidah dan hidayah, hukum syari’at dan akhlak. Bersamaan dengan hal itu, di
dalamnya didapati juga ayat-ayat yang menunjukkan tentang berbagai hakikat

8 Abdul Mustaqim, “Kontroversi Tentang Tafsir llmi”. Jurnal ilmu-ilmu al-Qur’an dan
Tafsir, hlm. 5-6

134 | Al Kareem Jurnal llmu Al Qur’an dan Tafsir



Muhammad Nasir!, Asep Nana Sonjaya?, Kerwanto?®

(kenyataan) ilmiah yang memberikan dorongan kepada manusia untuk
mempelajari, membahas dan menggalinya. Sejak zaman dahulu sebagian kaum
muslimin telah berusaha menciptakan hubungan seerat-eratnya antara Al-
Qur’an dan ilmu pengetahuan. Mereka berijtihad menggali beberapa jenis ilmu
pengetahuan dari ayat-ayat Al-Qur’an, dan di kemudian hari usaha ini semakin
meluas, dan tidak ragu lagi, hal ini telah mendatangkan hasil yang banyak
faedahnya.’

Adapun pengertian tafsir ‘ilmi atau yang dalam terminologi Jansen
disebut sebagai sejarah alam secara sederhana dapat didefinisikan sebagai usaha
memahami ayat-ayat Al-Qur’an dengan menjadikan penemuan-penemuan sains
modern sebagai alat bantunya. Ayat Al-Qur’an di sini lebih diorientasikan
kepada teks yang secara khusus membicarakan tentang fenomena ke alaman
atau yang biasa dikenal sebagai al-ayat al-kauniyah. Tafsir “ilmi adalah suatu
ijtihad atau usaha keras seorang mufassir dalam mengungkapkan hubungan
ayat-ayat kauniyah dalam Al-Qur'an dengan penemuan-penemuan sains
modern, yang bertujuan untuk memperlihatkan kemukjizatan Al-Qur’an.!
Tafsir ‘ilmi adalah menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an berdasarkan pendekatan
ilmiah atau menggali kandungan Al-Qur’an berdasarkan teori-teori ilmu
pengetahuan. Ayat-ayat Al-Qur'an yang di tafsirkan dalam corak tafsir ini
adalah ayat-ayat kauniyah (kealaman).!!

Tafsir ‘ilmi (scientific exegies) adalah corak penafsiran Al-Qur’an yang
menggunakan pendekatan teori-teori ilmiah untuk menjelaskan ayat-ayat al-
Qur’an. Tafsir ilmi dimaksudkan untuk menggali teori-teori ilmiah dan
pemikiran filosofis dari ayat-ayat Al-Qur’an juga dimaksudkan untuk justifikasi
dan mengkompromikan teori-teori ilmu pengetahuan dengan Al-Qur’an serta
bertujuan untuk mendeduksikan teori-teori ilmu pengetahuan dari ayat-ayat
Al-Qur’an itu sendiri.?

Berdasarkan beberapa definisi di atas dapat kita pahami bahwa tafsir
‘ilmi  adalah penafsiran Al-Quran dengan pendekatan ilmu pengetahuan
dengan tujuan untuk memperlihatkan kemukjizatan Al-Qur’an pada ayat-ayat
kealaman. Dari definisi ini kita juga mengetahui bahwa ayat-ayat Al-Quran yang
dijadikan objek penafsiran bercorak ‘ilmi ini adalah ayat-ayat yang
mengandung nilai-nilai ilmiah dan kauniyah (kealaman).

Tafsir ‘ilmi dibangun berdasarkan asumsi bahwa Al-Qur’an
mengandung berbagai macam ilmu, baik yang sudah di temukan maupun yang
belum di temukan. Tafsir corak ini berangkat dari paradigma bahwa Al-Qur’an

Muhammad Nor Ichwan, Memasuki Dunia Al-Qur’an, (Semarang: Lubuk Raya, 2001)
hlm 253

10 Muhammad Nor Ichwan, Tafsir ‘llmiy Memahami Al-Qur’an Melalui Pendekatan
Sains Modern. (Yogyakarta: Menara Kudus, 2004) hlm 12

1 Supiana dan M.Karman, Ulumul Qur'an dan Pengenalan Metodologi Tafsir, (Bandung:
Pustaka Islamika, 2002), him. 314

12 Abdul Mustaqim, Dinamika Sejarah Tafsir Al-Qur’an, Studi Aliran-Aliran Tafsir  dari
Periode  Klasik, Pertengahan, Hingga Modern-Kontemporer. (Yogyakarta: Adab Press, 2014),
hlm. 136-137

Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 135



Tafsir 1lmi Tentang Penciptaan...

disamping tidak bertentangan dengan akal sehat dan ilmu pengetahuan, Al-
Qur’an tidak hanya memuat ilmu-ilmu agama atau segala yang terkait dengan
ibadah ritual, tetapi juga memuat ilmu-ilmu duniawi, termasuk hal-hal
mengenai teori-teori ilmu pengetahuan.!

Tafsir 'ilmi pada intinya adalah merupakan sebuah upaya untuk
mengeksplorasi ayat-ayat yang terdapat dalam Al-Qur’an khususnya ayat-ayat
kauniyyah dengan berbagai cara dan metode sehingga dengan penafsiran ini
akan dihasilkan teori-teori baru ilmu pengetahuan ataupun sesuatu yang
berkesesuaian dengan ilmu pengetahuan modern yang ada pada saat ini.
Sehingga penafsiran ini tidak dianggap sebagai sebuah “kelatahan” yang hanya
berusaha “menjustifikasi” setiap temuan-temuan sains saat ini sebagai sesuatu
yang sudah terdapat di dalam Al-Qur’an.

3. Metode dan Pendekatan Tafsir ‘IImi.

Kajian tafsir ilmi menggunakan metode tahlili (analitis), yaitu metode
dalam menjelaskan Al-Qur'an dengan memaparkan segala aspek yang
terkandung di dalam ayat-ayat yang ditafsirkan itu, serta menerangkan makna-
makna yang tercakup di dalamnya sesuai dengan keahlian dan kecenderungan
mufassir yang menafsirkan ayat-ayat tersebut. Corak penafsiran ilmi memiliki
beberapa kaidah, diantaranya:

a. Kaidah Kebahasaan

Kaidah kebahasaan merupakan syarat mutlak bagi mereka yang ingin

memahami Al-Qur’an. Baik dari segi bahasa Arabnya, dan ilmu yang

terkait dengan bahasa seperti i'rab, nahwu, tashrif, dan berbagai ilmu
pendukung lainnya yang harus diperhatikan oleh para mufassir.'

Kaidah kebahasaan menjadi penting karena ada sebagian orang yang

berusaha memberikan legitimasi dari ayat-ayat Al-Qur’an terhadap

penemuan ilmiah dengan mengabaikan kaidah kebahasaan ini.’> Oleh
karena itu, kaidah kebahasaan ini menjadi prioritas utama ketika
seseorang hendak menafsirkan Al-Qur’an dengan pendekatan apapun
yang digunakannya, terlebih dalam paradigma ilmiah.

b. Memperhatikan Korelasi Ayat

Seorang mufasir yang menonjolkan nuansa ilmiah disamping harus

memperhatikan kaidah kebahasaan seperti yang telah disebutkan, ia juga

dituntut untuk memperhatikan korelasi ayat (munasabah al-ayat) baik
sebelum maupun sesudahnya. Mufasir yang tidak mengindahkan aspek
ini tidak menutup kemungkinan akan tersesat dalam memberikan
pemaknaan terhadap Al-Qur’an. Sebab penyusunan ayat-ayat Al-Qur’an
tidak didasarkan pada kronologi masa turunnya, melainkan didasarkan
pada korelasi makna ayat-ayatnya, sehingga kandungan ayat-ayat

13 Jbid. hlm.137

4 M Nur Ichwan, Tafsir ‘llmi Memahami Al Qur’an Melalui Pendekatan Sains Modern,
(Yogyakarta: Menara Kudus, 2004), hlm. 161.

15 [bid. hlm. 162

136 | Al Kareem Jurnal llmu Al Qur’an dan Tafsir



Muhammad Nasir!, Asep Nana Sonjaya?, Kerwanto?®

terdahulu selalu berkaitan dengan kandungan ayat kemudian.'® Sehingga
dengan mengabaikan korelasi ayat dapat menyesatkan pemahaman atas
suatu teks.
c. Berdasarkan Fakta Ilmiah yang telah Mapan
Sebagai kitab suci yang memiliki otoritas kebenaran mutlak, maka ia
tidak dapat disejajarkan dengan teori-teori ilmu pengetahuan yang
bersifat relatif. Oleh karena itu, seorang mufassir hendaknya tidak
memberikan pemaknaan terhadap teks Al-Qur’an kecuali dengan
hakikat-hakikat atau kenyataan-kenyataan ilmiah yang telah mapan dan
sampai pada standar tidak ada penolakan atau perubahan pada
pernyataan ilmiah tersebut, serta berusaha menjauhkan dan tidak
memaksakan teori-teori ilmiah dalam menafsirkan Al-Qur’an.'” Fakta-
fakta Al-Qur’an harus menjadi dasar dan landasan, bukan menjadi objek
penelitian karena harus menjadi rujukan adalah fakta-fakta Al-Qur’an,
bukan ilmu yang bersifat eksperimental. Tafsir ilmi merupakan
penafsiran berpendekatan saintifik yang berusaha mengungkap
hubungan ayat-ayat kauniyah dalam Al-Qur’an dengan bidang ilmu
pengetahuan untuk menunjukkan kebenaran mukjizat Al-Qur’an. Kajian
tafsir ‘Ilmi menggunakan pendekatan empiris dan rasional yang
termasuk sumber penafsiran bil ra’yi (dengan akal).
4. Profil Thanthawi Jauhari
a) Biografi Mufassir

Syeikh Thanthawi bin Jauhari al-Misri lahir pada tahun 1287
H/1862 M, di desa ‘Iwadhillah Hijazi bagian Timur Mesir, lahir dari
keluarga sederhana, ayahnya seorang petani. Ia tumbuh sebagai seorang
yang cinta agama, semangat untuk memotivasi umat Islam agar memiliki
iman yang kokoh dengan cara merenungi alam.’® Thanthawi seorang
yang bermazhab Syafi’i al-Asy’ari.

Thanthawi dikenal dengan semangat keterbukaan yang selalu dia
dengungkan pada tahun 1930-an. Ketika itu dia merupakan figur
penyokong gerakan Ikhwanul Muslimin yang baru lahir, sebelum dia
ditunjuk  sebagai pemimpin redaksi di surat kabarnya. Buah dari
semangat keterbukaan itu adalah karya tafsirnya, al-Jawahir yang banyak
berbicara tentang keajaiban makhluk Tuhan dalam kehidupan
makhluk-makhluk kecil, seperti serangga, semut, lebah dan laba-laba.
Suatu kali dia pernah mengutarakan bahwa dirinya terlahir dengan
dikelilingi oleh keajaibann dunia, kekaguman akan alam, dan kerinduan
akan keindahan langit dan kesempurnaan bumi. Syeikh Thanthawi
mengatakan, “kebanyakan kaum rasionalis dan figur-figur penting
ilmuwan mengingkari kenyataan itu”. Untuk itulah ia mengungkapkan

16 Jbid. hlm. 163
17 Jbid. hlm. 169
18 Gamal al-Banna, Evolusi Tafsir, h. 176

Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 137



Tafsir 1lmi Tentang Penciptaan...

antusias yang mendalam terhadap fenomena alam.!” Thanthawi Jauhari
meninggal pada tahun 1358 H/1940 M di Kairo.
b) Sekilas tentang tafsir Al-Jawahir

Dinamai al-Jawahir karena Thanthawi melihat Al-Qur’an sebagai
himpunan ayat-ayat tentang segala keajaiban dan keindahan alam
semesta, yang ia logikakan bagaikan mutiara-mutiara (al-Jawabhir)
gemerlapan, yang dari mutiara-mutiara tersebut muncul intan-intan
berkilauan. Maksudnya bahwa Al-Qur’an berisi himpunan ayat-ayat
kauniyah sebagai mutiara (al-Jawahir) yang di dalamnya mengandung
isyarat ilmiah dan penggalian segala ilmu pengetahuan (intan)
berkilauan. Pandangan tersebut dapat dipahami dalam rumusan singkat
yang tercantum dalam judul kecil tafsirnya”al-Musytamil ‘ala 'Ajaib
Badai’al-Mukawwanat wa Gharaib al-Ayat al-Bahirat” *°

Tafsir ini terdiri dari 25 juz mempunyai lampiran yang ia
tambahkan, hingga keseluruhannya berjumlah 26 juz dalam 13jilid, yang
dicetak pertama kalinya oleh Muassasah Mushthafa al-Babi al-Halabi
pada tahun 1350 H/1929 M dengan ukuran 30 cm.?! Pada mulanya tafsir
ini, ditulis pada saat ia masih mengajar di sekolah Dar al-“Ulum untuk
disampaikan kepada murid-muridnya, dan sebagian lagi ditulis serta
dipublikasikan pada majalah al-Malaji al-“Abbasiyah,” hingga dapat
dirampungkan dalam usia 55 tahun, pada subuh selasa 21 Muharram/ 11
Agustus 1925 M.%

Dalam menyusun kitab tafsirnya, Thanthawi menggunakan
metode tahlili dengan corak/nuansa penafsiran‘ilmi, karya tafsirnya
berbeda dengan yang lain, karena kebanyakan penafsiran yang
berkembang pada masanya adalah penafsiran yang lebih menekankan
aspek kebahasaan (penjelasan kosa kata, struktur bahasa, dan
gramatikanya), sehingga terpaku pada analisa lafaz. Penafsiran seperti itu
yang dikritik Thanthawi karena lebih banyak melahirkan penghafal
daripada pemikir, serta mengakibatkan kreativitas menjadi stagnan dan
mati keilmuannya.

Adapun penafsiran yang dikembangkan Thanthawi adalah lebih
menitik-beratkan pada analisis spirit atau pandangan dunia Al-Qur’an
secara keseluruhan, terutama yang berkaitan dengan sains ilmiah (ilmu
alam). Penjelasan lafaz hanya diberikan dalam bentuk ringkas yang ia

19 Sayid Muhammad Ali al-lyazi, AI-Mufassirun Hayatuhum wa Manhajuhum, (Taheran,
Muassasah al-Thiba’ ah wa an-Nasyr Wizarat al-Tsaqafah al-Irsyad al-Islamy, 1212 H), h. 428

2 Program Pascasarjan IAIN Gunung Djati, Jurnal Teks, Jurnal Studi Qur’an (Bandung,
RQiS, 2000), h. 114

2t Muhammad Ali al- Iyazi, Al- Mufassirun Hayatuhum wa Manhajuhum, h. 429- 430

2 Thanthawi Jauhari, Al-Jawahir fi Tafsir al-Quran al-Karim(Mesir, Musthafa al-Babi al-
Halabi wa Auladuhu, 1350 H) juz, 1, h. 3, bandingkan Abdussalam, Sains dan Dunia Islam
(Bandung, Pustaka, 1983), h. 16

2 Thanthawi Jauhari, Al-Jawahir fi Tafsir al-Quran al-Karim, juz 25, h. 295

2 Thanthawi Jauhari, Al-Jawahir fi Tafsir al-Quran al-Karim, juz 2, h. 203

138 | Al Kareem Jurnal llmu Al Qur’an dan Tafsir



Muhammad Nasir!, Asep Nana Sonjaya?, Kerwanto?®

sebut dengan tafsir lafzi. Kemudian teks yang ia pandang berkenaan
dengan sains, dielaborasi secara panjang lebar dengan memasukkan
pembahasan ilmiah dan teori-teori modern yang diambil dari pemikiran
sarjana-sarjana (ulama) Timur dan Barat untuk menjelaskan kepada
seluruh masyarakat muslin ataupun non-Muslim bahwa Al-Qur’an
relevan dengan perkembangan sains tersebut.” Penjelasannya tersebut
kadang dilengkapi dengan foto tumbuhan, binatang, pemandangan alam,
dan tabel-tabel penemuan ilmiah.

Dalam tafsir ini banyak menggunakan riwayat-riwayat hadis
dalam memperkuat dan mendukung penafsirannya. Penggunaan
riwayat tersebut banyak ditemukan dalam berbagai tempat dan halaman
tafsirnya, baik dalam masalah teologi, hukum, akhlak maupun dalam
penafsiran saintifik.?

Sedang mengenai narasi Israiliyat, ia juga terkadang
menggunakannya yang dimasukkan dalam sub khusus “hikayat”, seperti
narasi tentang Iskandar dan pertemuan orang buta dengan Nabi Ilyas.?”
Ia juga terkadang merujuk kepada kitab Injil, terutama Injil Barnabas
yang ia anggap sebagai satu-satunya kitab Injil yang tidak terkena
perubahan dan pergantian.®
Tafsir Al-Jawahir Thanthawi Jauhari tentang penciptaan manusia

Pada bagian akan dipaparkan bahwa rasionalisasi ayat-ayat
penciptaan manusia yang dilakukan Thanthawi yang kemudian
memperlihatkan sisi rasionalitas tafsirnya mengacu kepada rumusan
tafsir rasional. Artinya penafsiran terhadap ayat-ayat penciptaan manusia
dilakukan dalam rangka mencari hikmah dan pelajaran yang ada di
dalamnya dengan menggunakan akal. Sehingga dengan rumusan ini,
penafsiran tidak berhenti pada tataran penggunaan akal tetapi pencarian
hikmah dan pelajaran yang bisa diambil dari tema yang dikaji. Selain itu,
penciptaan manusia yang dimaksud pada bab ini adalah penciptaan
manusia secara biologis, dengan fase-fase yang telah disebutkan oleh Al-
Qur’an. Pembatasan-pembatasan ini menjadi penting agar pembahasan
tersistematika dengan baik dan tidak keluar dari rumusan terdahulu yang
telah ditentukan.

1) Penciptaan Manusia dari Tanah
Pengungkapan manusia yang tercipta dari tanah, digambarkan
Allah dengan bahasa yang berbeda-beda. Misalnya Allah
menggunakan kata ardun, tin dan turab. Menurut sebagian pakar,
bahwa manusia dikaitkan dengan tanah dalam unsur penciptaannya

% M. Husein al-Dhahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirun, jil 2, h. 509
2 Thanthawi Jauhari, Al-Jawahir fi Tafsir al-Quran al-Karim, juz, 3, h. 40, juz 4, h. 32, juz 21,

h. 204- 207, juz lampiran, h. 2 dan seterusnya

2 Thanthawi Jauhari, Al-Jawahir fi Tafsir al-Quran al-Karim, juz, 3, h. 92- 93 dan 219
26 M. Husein al-Dhahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirun, jil 2, h. 509, Muhammad Ali al- Iyazi,

Al-Mufassirun Hayatuhum wa Manhajuhum, h. 432

Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 139



Tafsir 1lmi Tentang Penciptaan...

tidak lepas dari sinergi yang terjalin erat dengannya. Terlihat adanya
ekosistem antara manusia yang berasal dari tanah dengan tanah yang
merupakan tempat di mana manusia melangsungkan hidupnya,
berkembang biak. Manusia senantiasa memerlukan tanah sedangkan
pada saat yang sama tanah juga membutuhkan bantuan dari manusia.
Mengkaji tanah berarti mengkaji manusia itu sendiri. Hal ini bisa
difahami karena unsur-unsur yang mirip antara keduanya.
Pembentuk manusia adalah berasal dari tanah. Unsur-unsur fisik
manusia mempunyai kesamaan dengan unsur-unsur yang terdapat
dalam tanah.?” Tafsir Thanthawi Jauhari yang dikenal sebagai tafsir
dengan kecenderungan ilmu pengetahuan juga tidak luput dari
pembahasan tentang penciptaan manusia. Ketika menafsirkan salah
satu surat yang berkaitan dengan penciptaan manusia dari tanah yaitu
surat al-Mu'minun/23:12 yaitu:
Ol e AL e LAY WIS Sl
“Dan Sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia dari suatu
saripati (berasal) dari tanah”.

Thanthawi memulai dengan mengartikan maksud manusia
dalam ayat tersebut. Ia dalam tafsirnya mempunyai kesamaan dengan
mufassir-mufassir lain yang mengartikan al-insan pada ayat tersebut
diartikan dengan Adam. Kemudian saripati tanah dia artikan dengan
sari yang bersih di antara sesuatu yang kotor. Saripati yang demikian
bersih itu yang merupakan dasar penciptaan Adam.* Bagi Thanthawi,
ilmu yang berkembang dalam kaitannya dengan hal ini adalah unsur
tumbuh-tumbuhan dan biji-bijian yang dimakan manusia kemudian
membentuk mani atau unsur-unsur tersebut sebagai pembentuknya.
Hewan pun demikian dikatakan Thanthawi, pembentuknya juga
berasal dari unsur-unsur tumbuh-tumbuhan maupun biji-bijian.

Dalam pembahasan ini juga, Thanthawi kembali menjelaskan
perihal kekuatan-kekuatan yang ada dalam diri manusia kemudian
menjelaskan bahwa tanah, air dan udara terkumpul menjadi satu,
maka yang paling tinggi adalah kekuatan akal yang ia sebut dengan
malaikat. Kekuatan ini mengungguli kekuatan lain yakni kekuatan
amarah yang bersemayam dalam hati dan kekuatan syahwat yang
biasanya hanya tergambar dari keinginan-keinginan kehidupan
manusia itu sendiri.! Dengan menggunakan pendekatan akal dan
rasionya, Thanthawi menjelaskan cukup baik keajaiban-keajaiban
yang dimiliki manusia dengan tetap mengembalikan semuanya
kepada unsur penciptaan manusia yang di antaranya adalah tanah,

2 Sofyan Anwar Mufid, Islam dan Ekologi Manusia, Bandung: Nuansa, 2010, hlm. 222-
224. Lihat juga Muhammad Kamil ‘Abd al-Samad, Mukjizat llmiah dalam Al-Qur’an,terj Alimin
dkk, Jakarta: Akbar Media Eka Sarana, 2004, him. 194

% Tantawi Jawhari, al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim, Juz 11, him. 94-95.

31 Tantawi Jawhari, al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim, Juz 4, hlm. 9

140 | Al Kareem Jurnal llmu Al Qur’an dan Tafsir



Muhammad Nasir!, Asep Nana Sonjaya?, Kerwanto?®

air, udara serta unsur bumi lainnya. Maka Thanthawi dengan
demikian mengatakan, apabila direnungkan dan dipikirkan, maka
semua itu kembali kepada penciptanya yang berhak sebagai tempat
mengabdi dan ibadah manusia. Allah adalah sebaik-baik pencipta dan
sebaik-baik penciptan makhluk.

Surat lain yang mendukung pendapat Thanthawi mengenai
manusia adalah QS. al-A‘raf/7: 12 ) ) -

b (e 4315 5 B SRR A1, R U B Rl Y 208 YT Slia L (8
“Allah berfirman: Apakah yang menghalangimu untuk bersujud (kepada
Adam) di waktu aku menyuruhmu? Iblis menjawab: Saya lebih baik
daripadanya, Engkau ciptakan saya dari api sedang dia Engkau ciptakan dari
tanah”.

Dalam ayat ini, Thanthawi membandingkan antara penciptaan
manusia dari tanah dan jin yang diciptakan dari api. Ia mengatakan
bahwa api memang lebih indah karena memiliki cahaya, bagus,
ringan sedangkan tanah itu keras. Jin menganggap dirinya lebih mulia
karena diciptakan dari api dengan alasan bahwa api mempunyai
cahaya, lebih indah, dan bagus. Hal tersebut tidak terjadi pada Adam
yang walaupun api menjadi salah satu penyangga dalam tubuhnya
tetapi tetap saja, jiwa tanah yang lebih dominan dalam dirinya.?
Manusia dalam pandangan Thanthawi juga tersusun dari api dan
tanah, tetapi tanah yang lebih dominan daripada api. Maka dari kedua
unsur ini, seperti yang sering dikatakan Thanthawi terdapat dua
kekuatan dalam diri manusia, yaitu unsur api (tersusun dari kekuatan
api) yang sering membuat manusia mempunyai sifat seperti marah
dan yang sejenisnya. Sedangkan unsur yang kedua yaitu unsur tanah
(tersusun dari kekuatan tanah) yang pada akhirnya nanti mampu
melahirkan keinginan-keinginan atau syahwat dalam diri manusia
seperti mencari makan, minum dan penghidupan layak lainnya.
Dalam penciptaan setan, terdapat unsur tanah tetapi tidak dominan.

Proses penciptaan manusia dari tanah melewati tahapan
sebagai berikut, tanah (thurab), kemudian tanah yang bercampur air
(tin), selanjutnya menjadi tin lazib (tanah liat) (al-Shaffat/ 37:11). Fase
ini kemudian dibiarkan dalam waktu tertentu dan menjadi hama’
masnun (tanah liat kering dari lumpur hitam yang diberi bentuk) (al-
Hijr/15: 26). Kemudian setelah fase ini, Allah menjadikannya salsal ka
al-fakhkhar (tanah kering seperti tembikar (al-Rahman/55: 14). Setelah
sempurna, maka Allah meniupkan ruh kepadanya.

Saripati berasal dari tanah karena tanah mengandung unsur-
unsur yang diperlukan bagi proses kehidupan. Lumpur hitam
mengisyaratkan bahwa keterlibatan molekul air (H20) dalam proses
terbentuknya molekul-molekul pendukung proses kehidupan. Tanah
kering seperti tembkar mengisyaratkan terjadinya proses polimerisasi

32 Ibid, hlm.137

Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 141



Tafsir 1lmi Tentang Penciptaan...

atau reaksi perpanjangan rantai molekul dari asam-asam amino
menjadi protein atau dari nukleotida menjadi polinukleotida,
termasuk Ribonucleic Acid (RNA) dan Desoxyribonucleic Acid
(DNA) yang merupakan penyusun gen makhluk hidup.?®

Thanthawi menjelaskan nilai manusia itu ciptakan dari tanah
dalam QS.Taha/20:55. )

(Al 80 8 R0 e il g5 SRR 4
“Dari bumi (tanah) Itulah Kami menjadikan kamu dan kepadanya Kami akan
mengembalikan kamu dan daripadanya Kami akan mengeluarkan kamu pada
kali yang lain.”

Allah menegaskan dalam ayat ini, bahwa manusia diciptakan
dari tanah dan akan dikembalikan kepadanya. Thanthawi menyadari
bahwa kemajuan ilmu pengetahuan sangat cepat pada masanya.
Tetapi walaupun demikian, ia mengatakan bahwa Allah telah
menegaskan untuk menyingkap semua hal-hal yang masih
tersembunyi. Perkara atau gambaran penciptaan dan perkembangan
manusia merupakan perkara dan kejadian yang luar biasa.

2) Penciptaan Manusia dalam Rahim

Setelah pembahasan mengenai penciptaan manusia awal
(Adam) dari unsur tanah, maka pembahasan akan dilanjutkan dengan
proses penciptaan keturunan Adam atau manusia pada umumnya.
Proses ini digambarkan oleh Al-Qur’an dengan menyebut banyak
ayat yang membicarakan masalah tersebut.

a) Fase Nutfah (Mani)

Fase ini menggambarkan proses manusia yang diciptakan
dari air mani. Fase ini juga merupakan awal penciptaan masing-
masing individu manusia. Dalam kaitannya dengan hal ini, Al-
Qur’an banyak menyebutkan ayat-ayatnya. Diantaranya Allah
menggambarkan proses ini dalam QS. al-Insan/76: 2 yaitu:
“Sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia dari setetes mani yang
bercampur yang Kami hendak mengujinya (dengan perintah dan
larangan), karena itu Kami jadikan Dia mendengar dan melihat.”

Allah mengatakan bahwa manusia diciptakan dari air mani
yang tercampur. Air mani tersebut dihasilkan dari laki-laki dan
perempuan. Dalam prosesnya, laki-laki menghasilkan sperma
sedangkan perempuan dikenal dengan ovum. Sperma mempunyai
ukuran yang sangat kecil sehingga tidak bisa dilihat oleh mata
kecuali dengan menggunakan alat yakni misroskop. Sperma
dilepaskan atau keluar dari laki-laki ketika melakukan hubungan
biologis sekitar 200 sampai 300 juta sperma. Sperma tersebut
terdiri dari kepala yang mengandung 23 kromoson sedangkan

3% Tim Penyusun, Penciptaan Manusia dalam Perspektif Al-Qur’an dan Sains, (Jakarta:
Kementerian Agama RI, 2012), h. 13-14.

142 | Al Kareem Jurnal llmu Al Qur’an dan Tafsir



Muhammad Nasir!, Asep Nana Sonjaya?, Kerwanto?®

ekor memanjang hingga mencapai delapan kali lipat panjang
kepala spermatozoa.* Masing-masing bagian dari kromoson yang
ada mempunyai fungsi yang berbeda.

Ketika terjadi hubungan biologis antara laki-laki dan
perempuan (orang tua calon bayi), sperma berenang menuju
organ-organ reproduksi perempuan. Tetapi walaupun terdapat
banyak sperma yang keluar dari laki-laki seperti yang telah
disebut di atas, hanya ada satu yang bakal menjadi manusia,
sperma tersebut mampu bersaing dengan jutaan sperma lainnya
yang tidak mampu bertahan dan hidup. Perjalanan sperma untuk
sampai ke ovum menempuh jalan yang panjang. Hal itu
dikarenakan ukuran sperma yang sangat kecil. Selain itu, sperma
tersebut mengalami kesulitan, hambatan serta rintangan dalam
perjalanannya menuju organ-organ reproduksi perempuan.
Pembuahan akan terjadi ketika sperma mampu menembus
dinding ovum dan masuk ke dalamnya. Ketika itu, sperma yang
tadinya mempunyai tubuh dan ekor sperma tertinggal di luar
bersama sperma lainnya yang tidak bisa masuk ke dalam ovum.

Mengenai fase nutfah, Thanthawi memberikan penjelasan
terkait dengan unsur-unsur dari penciptaan manusia itu sendiri,
yakni dalam QS. Al-Insan ayat 2. Ia cukup panjang membicarakan
tentang air mani yang menjadi salah satu dasar penciptaan
manusia secara biologis. Bahwa manusia berasal dari mani yang
tercampur. Mani tersebut seperti kata Thanthawi berasal dari laki-
laki dan perempuan. Artinya mani berasal dari dua makhluk
tersebut. Sehingga apabila mani yang terdapat dalam laki-laki dan
perempuan itu menyatu maka akan terbentuklah janin. Mani
dikatakan Thanthawi mempunyai kaitan erat dengan tumbuh-
tumbuhan yang menjadi bahan makanan manusia sehari-hari.
Tidak hanya itu, mani itu juga diperoleh melalui minuman dan
garam yang dikonsumsi manusia. Ia juga mengatakan seperti
halnya pendapat kebanyakan ahli bahwa unsur yang ada dalam
gizi yang dimakan manusia berasal dari sepuluh unsur di
antaranya oksigen, kalsium, hidrogen, fosfor, sulfur, karbon,
magnesium, botasium, dan besi.*® Perlu dicatat bahwa mani yang
tercampur dalam penafsiran Thanthawi adalah mani yang terdiri
dari unsur-unsur yang telah disebutkan di atas.

Thanthawi juga berusaha mendorong untuk memikirkan
kembali ayat-ayat atau tanda kemahakuasaan Allah yang ada di
alam ini, keajaiban manusia serta keajaiban-keajaiban lainnya.

3 ‘Abd Al-Rahman bin Ibrahim Al-Mutawardi, Al-Insan: Wujuduhu, wa Khilafatuhu fi al-
Ardi fi Dau’i al-Qur’an Al-Karim, Kairo: Maktabah Wahbah, 1990, hlm. 39-41.
35 Tantawi Jawhari, al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim, Juz 24, him. 311.

Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 143



Tafsir 1lmi Tentang Penciptaan...

Umat Islam tidak semestinya diam terhadap kemajuan yang
dicapai umat lain, penjelasan dalam QS. * Abasa/80: 18-19: )
“Dari apakah Allah menciptakan manusia? Dari setetes mani, Allah
menciptakannya lalu menentukannya.”

Thanthawi menjelaskan bahwa manusia diciptakan dari air
mani kemudian Allah mengaturnya. Ayat dimaksudkan bahwa
manusia itu diciptakan dengan aturan dan hukum-hukum baik
yang terlihat dari fase-fase dalam proses penciptaannya maupun
dalam bentuk manusia yang paling sempurna dengan semua yang
mereka miliki.* Dalam ayat ini, Thanthawi juga melanjutkan
bahwa dalam penciptaannya yang berasal dari materi yang hina
mampu menjadi pelajaran bagi manusia. Ayat tersebut
mengajarkan manusia bagaimana pada awalnya merupakan
makhluk hina barulah kemudian Allah menciptakan mereka
dengan hukum-hukum kesempurnaan baik dalam hal penciptaan
maupun bentuknya.

Thanthawi juga mendorong manusia menggunakan
akalnya untuk memikirkan dan merenungkan materi hina sebagai
pembentuknya yaitu mani. la memberikan ilustrasi dan penjelasan
yang bisa diterima semua lapisan masyarakat yang mau
merenungkannya dan didukung oleh pengetahuan ilmiah. Dari
mani itu manusia menjadi makhluk yang sempurna dengan segala
bentuk fisiknya, indra yang dimilikinya. Dari mani itu, manusia
mempunyai kekuatan ilmu dan amal. Semua anggota tubuh
manusia mempunyai keseimbangan ketika melaksanakan fungsi
dan tugas masing-masing.

Dalam QS. al-Tariq/86: 5-6, Allah berfirman:

G313 el e G GBI 20 HLdY) il
“Maka hendaklah manusia memperhatikan dari apakah dia diciptakan?
Dia diciptakan dari air yang dipancarkan”

Thanthawi menerangkan bahwa manusia diciptakan dari
air mani yang memancar ke dalam rahim perempuan. Maksud dari
air tersebut adalah air dari laki-laki dan perempuan. Kedua air ini
keluar dari salah satunya yaitu dari laki-laki. Air tersebut berupa
embrio hidup yang ukurannya kecil sekali sehingga tidak dapat
dilihat kecuali menggunakan alat canggih yang bisa
mendeteksinya seperti mikroskop. Prosesnya seperti yang telah
dijelaskan Thanthawi dalam beberapa surat Al-Qur’an (Ali ‘Imran
misalnya) adalah kedua air dari laki-laki dan perempuan itu
bertemu kemudian menyatu sehingga menjadi janin pada

3 Tantawi Jawhari, al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim, Juz 25, hlm. 45

144 | Al Kareem Jurnal llmu Al Qur’an dan Tafsir



Muhammad Nasir!, Asep Nana Sonjaya?, Kerwanto?®

akhirnya dalam rahim seorang perempuan.’” Dalam ayat ini Al-
Qur’an menggunakan ,air yang memancar' yang asalnya dari dua
air yaitu dari laki-laki dan perempuan untuk menunjukkan adanya
hikmah yang telah dijelaskan oleh Allah dalam ilmu janin.

Kata nutfah dalam Surah al-Insan/76:2 disebut sebagai
nutfatin amsydj (setetes air mani yang bercampur). Nuffah juga
disebut sabagai air yang hina (mdin masniin dalam Surah al-
Mursalat/77:20) atau air yang terpancar (mdin difig dalam Surah at-
Tariq/86:6). Air yang hina atau terpancar mengacu pada tempat
keluarnya air itu sebagai tempat yang hina, alat genitalia yang
digunakan untuk membuang urin. Sedangkan istilah nutfah
menunjukkan proses masuknya sperma ke dalam rahim.

b) Fase ‘Alagah (Segumpal Darah)

Fase ini merupakan lanjutan dari fase pertama penciptaan
manusia setelah mani. ‘Alagah pada dasarnya dalam kamus-
kamus bahasa diartikan sebagai segumpal darah yang membeku,
sesuatu yang menyerupai cacing, hidup di air dan bila seseorang
meminum air tersebut, cacing yang dimaksud menyangkut
dibagian tenggorokan dan sesuatu yang menempel atau yang
menggantung.®

Allah menyebut fase ini dalam beberapa ayat Al-Qur’an
misalnya pada QS. al-Qiyamah/75: 36-38, QS. al-Mu'minun/23: 12-
14, QS. Al-Hajj/22: 5, QS. Ghafir/40, begitu pula dalam QS. al-
Alaq/96: 1-2

Dalam QS. al-Hajj /22: 5 dinyatakan:

wﬁﬂhwﬁu\fw?shﬂ;\.}uua_ﬂ\uAt_u_)‘_g(a.\.\Su\u.uu\L@_v\\.1
e.:b_.quad;\é\ gmueuﬂ\@)m} é&uﬂﬂl&ﬁjmmwﬁ&

C}stuag_s.m\};u)jg_a)&\;N\L@cu)\h\ﬁamuua)Y\d)\j L\.\ue&:m

G g

“Hai manusia, jika kamu dalam keraguan tentang kebangkitan (dari
kubur), maka (ketahuilah) sesungguhnya Kami telah menjadikan kamu
dari tanah, kemudian dari setetes mani, kemudian dari sequmpal darah,
kemudian dari sequmpal daging yang sempurna kejadiannya dan yang
tidak sempurna, agar Kami jelaskan kepada kamu dan Kami tetapkan
dalam rahim, apa yang Kami kehendaki sampai waktu yang sudah
ditentukan, kemudian Kami keluarkan kamu sebagai bayi, kemudian
(dengan berangsur-angsur) kamu sampailah kepada kedewasaan, dan di
antara kamu ada yang diwafatkan dan (adapula) di antara kamu yang
dipanjangkan umurnya sampai pikun, supaya dia tidak mengetahui lagi

37 Ibid, him.113

3% Tim Penyusun, Penciptaan Manusia dalam Perspektif Al-Qur’an dan Sains, (Jakarta:
Kementerian Agama RI, 2012), h. 81.

3 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an, Jakarta:
Lentera Hati, 2012, Vol 8, Juz 17, hlm. 337.

Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 145



Tafsir 1lmi Tentang Penciptaan...

sesuatupun yang dahulunya telah diketahuinya. Dan kamu lihat bumi ini
kering, kemudian apabila telah Kami turunkan air di atasnya, hiduplah
bumi itu dan suburlah dan menumbuhkan berbagai macam tumbuh-
tumbuhan yang indah.”

Thanthawi tidak terlalu panjang membicarakan ‘alagah
dalam surat ini. Ia hanya mengatakan bahwa yang dimaksud
dengan ‘alagah tersebut adalah semacam darah yang beku
(segumpal darah). Thanthawi banyak membahas tujuan manusia
diciptakan dalam beberapa tahap yang dilaluinya. Ia mengatakan
bahwa penciptaan manusia mencerminkan kesempurnaan yang
tiada aib dan cacat. Tujuan adanya fase penciptaan manusia secara
berangsur-angsur ada dua. Pertama, memberikan pengajaran
terkait dengan perbuatan pencipta (Allah) dan hikmah penciptaan
dalam aturan-aturan yang berlaku. Kedua, bahwa dalam
pengetahuan tentang ilmu janin tidak hanya sekedar itu
(pengetahuan) semata, akan tetapi yang lebih penting aturan dan
hukum-hukum tuhan sebagai tujuan penciptaannya. Aturan-
aturan yang kuat tersebut sebenarnya yang harus diketahui
manusia dan dipelajari. Dari janin sampai mendapatkan beban
taklif .40

Melihat  penjelasan-penjelasan  Thanthawi di atas
khususnya terkait dengan fase penciptaan manusia yang
berbentuk ‘alagah maka didapatkan penjelasan yang selalu mencari
makna dibalik penjelasan ilmiahnya. Pencarian makna yang
dimaksud adalah ia selalu menekankan hikmah pada setiap
peristiwa yang ada. Selain itu, penjelasan yang ia kemukakan
mencerminkan penguasaan ilmu pengetahuan yang dimiliki. Ia
berani mengeluarkan pendapat-pendapat yang lugas dan
berdasarkan akal yang diterima masyarakat. Cara Thanthawi
menjelaskan permasalahan juga melibatkan akal yang terkadang
dengan melakukan perbandingan, mengqgiyaskan atau mencari
hikmah serta makna lain dibalik setiap peristiwa.

c) Fase Mudghah (Segumpal Daging)

Fase selanjutnya setelah segumpal darah adalah mulainya
janin pada rahim perempuan itu berbentuk sepotong daging. Fase
ini mulai terlihat kira-kira pada minggu ketiga dari umur janin
yang ada dalam rahim perempuan. Pada minggu-minggu tersebut
terlihat nampak anggota-anggota tubuh manusia terpenting.
Karena itu, dikatakan bahwa pada minggu ini merupakan awal
pembentukan anggota-anggota tubuh manusia.*!

4 Tantawi Jawhari, al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim, Juz 11, 4
4 [bid

146 | Al Kareem Jurnal llmu Al Qur’an dan Tafsir



Muhammad Nasir!, Asep Nana Sonjaya?, Kerwanto?®

Allah juga berfirman dalam QS.al-Hajj ayat 5 yang
menerangkan tentang fase mughad ini. Mengenai mudgah dalam
QS. al-Hajj, Thanthawi menjelaskan bahwa mudgah dalam ayat
tersebut adalah sepotong daging yang pada asalnya seperti ukuran
daging yang dikunyah manusia. Tetapi pada ayat ini, ia tidak
mengulangi penjelasannya terkait dengan penafsiran lanjutan
tentang mudgah tersebut. Ia merujuk kepada surat ‘Ali ‘Imran
untuk mereka yang ingin mengetahuinya.

Ketika membaca QS. “Ali ‘Imran/3: 6;

ASall sl 3h V) Al Yl i Ao b sl il s
“Dialah yang membentuk kamu dalam rahim sebagaimana dikehendaki-
Nya. Tidak ada Tuhan (yang berhak disembah) melainkan Dia, yang
Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana”

Thanthawi lebih dahulu berbicara tentang janin secara
umum. Ia berbicara tentang hukum janin atau aturannya di dalam
rahim. Thanthawi ketika memaparkan perihal air yang hina dalam
janin manusia, ia mengatakan bahwa hal tersebut mempunyai
tingkatan-tingkatan seperti hukum atau aturan pada hewan
umumnya.* Pertama, ia mengatakan bahwa tingkatannya adalah
seperti sel lemah, yang merupakan tingkatan-tingkatan yang
bersifat dunia kemudian baru kemudian berkembang menjadi
lebih sempurna dan kompleks pada fase kedua yaitu dalam bentuk
mani kemudian berkembang menjadi seperti katak, kemudian
nampak seperti hewan-hewan vertebrata yang dicontohkan
Thanthawi dengan burung. Pada tahap ini, perkembangan janin
berlalu antara alam burung dan hewan mamalia.

Selanjutnya janin tersebut berkembang menyerupai hewan
berkaki empat layaknya kera. Kemudian pada tahap ini telah
berkembang lebih maju lagi dengan adanya kepala dan persiapan
pembentukan  anggota terpenting manusia. Thanthawi
menjelaskan bahwa pada bulan keempat nampak jenis kelamin
dari janin tersebut, sedangkan bulan kelima dari umur janin
tersebut sudah bisa dibedakan jenisnya baik yang laki-laki
maupun perempuan. Kemudian pada bulan-bulan berikutnya
semakin sempurna dan menjadi manusia. Perkembangan-
perkembangan janin seperti yang dijelaskan Thanthawi, berawal
dari sel hina dan lemah kemudian pada fase terakhirnya telah
menjadi makhluk sempurnya dengan kompleksitas yang dimiliki.

Kata Thanthawi, bahwa pada awal perkembangannya,
janin tidak bisa dibedakan dari tingkatan mana janin tersebut,
sehingga ada sebagian kelompok yang menulis bahwa janin
binatang seperti ayam, manusia, anjing tidak bisa dibedakan. Janin

4 Tantawi Jawhari, al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim, Juz 2, him. 44.

Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 147



Tafsir 1lmi Tentang Penciptaan...

tersebut ada yang menyerupai burung dan mamalia.
Perkembangan selanjutnya sedikit demi sedikit akan menentukan
perbedaan dari janin yang dimaksud dan Thanthawi mengklaim
bahwa inilah pendapat yang ma’ruf atau popular pada
zamannya.*

Perkembangan janin yang demikian menurutnya
merupakan kumpulan pengetahuan yang jelas dan ringkas yang
tidak bisa diketahui dan disentuh kecuali oleh mereka yang
mempunyai ilmu pengetahuan.** Dengan penjelasan ini,
Thanthawi ingin mengatakan bahwa Allah menjelaskan segala
sesuatu yang tidak diketahui manusia kecuali bagi mereka yang
menggunakan akal dan nalar mereka untuk memikirkan ayat-ayat
dalam Al-Qur’an.

Fase-fase perkembangan manusia dalam Al-Qur’an ungkap
Thanthawi merupakan kuasa dan perbuatan Allah. Ungkapan
dalam Al-Qur’an yang menjelaskan bahwa mudgah (segumpal
daging) pada awalnya tidak sempurna yang kemudian pada
perkembangan berikutnya disempurnakan sedemikian rupa
menggambarkan bahwa manusia adalah memiliki kurang dalam
penciptaan dan menyerupai hewan-hewan lain semisal anjing,
kura-kura, burung-burung dan hewan lainnya. Artinya bahwa
penciptaan manusia pada awalnya bisa menyerupai penciptaan
pada makhluk lain seperti hewan yang telah disebutkan kemudian
manusia disempurnakan penciptaannya sehingga menjadi
makhluk dalam bentuk yang paling baik. Dan Allah menjelaskan
hal tersebut dalam Al-Qur’an.

Thanthawi juga mengingatkan ketika ia membicarakan
tentang mudgah dan menafsirkannya (mudghah mukhallaq wa ghair
mukhallag) berdasarkan akhlak, adab dan moral.*® Terdapat
pengajaran dan moral yang dapat difahami dalam penciptaan
tersebut. Bahwa manusia ketika lahir mempunyai kekurangan
seperti tidak dapat melihat, tuli dan sebagainya merupakan
hukum Allah juga, hal tersebut bisa terjadi baik pada saat dalam
kandungan ataupun setelah di dunia. Boleh jadi kekurangan-
kekurangan tersebut merupakan aturan atau hukum yang dibuat
Allah di dunia tetapi dia juga berhak dan mampu untuk
mengganti  aturan-aturan tersebut. Bahwa kekurangan-
kekurangan yang ada merupakan pelajaran yang hanya diketahui
sedikit orang, oleh mereka yang dengan nikmat Allah berfikir
dengan akalnya dan menjadikan pelajaran untuk dirinya.
Kekurangan-kekurangan tersebut merupakan maksud Allah yang

# Jbid,hlm 44
# Jbid,hlm 46
4 Tantawi Jawhari, al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim, Juz 11, hlm. 13.

148 | Al Kareem Jurnal llmu Al Qur’an dan Tafsir



Muhammad Nasir!, Asep Nana Sonjaya?, Kerwanto?®

sebenarnya walaupun secara zahir tidak dimaksudkan demikian.
Itulah yang dinamakan kekurangan secara penciptaan dan
maupun kekurangan penyebab.*

Fase Tulang dan Daging

Fase ini ditandai dengan mulainya perkembangan janin
pada tahap selanjutnya. Daging yang semula pada tahap
sebelumnya kini berubah menjadi tulang. Hal ini diinformasikan
oleh ayat 14 dalam QS. Al-Mu'minun. Allah berfirman :

slsdl 25 LAl llaall 1588 Gl M\metmww\mﬁ

Cptl A AT ) ST AT WA

“Kemudian air mani itu Kami jadikan sequmpal darah, lalu segumpal

darah itu Kami jadikan sequmpal daging, dan sequmpal daging itu Kami

jadikan tulang belulang, lalu tulang belulang itu Kami bungkus dengan

daging. Kemudian Kami jadikan dia makhluk yang (berbentuk) lain.
Maka Maha sucilah Allah, Pencipta Yang Paling Baik”

Pembahasan masalah daging dan tulang dalam Al-Qur’an
terutama pada surat al-Mu'minun bahwa setelah fase daging
kemudian Allah menyatakan bahwa daging tersebut akan
dijadikan tulang belulang kemudian tulang belulang itu
dibungkus lagi dengan daging. Dari sini terlihat jelas, menurut
sementara pakar mengatakan bahwa fase-fase tersebut
mencerminkan keselarasan antara wahyu dengan logika atau
penemuan modern. Penemuan-penemuan para pakar bisa
dikatakan sebagai upaya untuk menafsirkan sistem ilahi,
memahami dan menggunakannya.

Hal itu  dimaksudkan  Allah  sebagai  bentuk
kemahakuasaan, keteraturan penciptaan-Nya. Ia menjelaskan
bentuk-bentuk manusia diciptakan sedemikian rapi dan indahnya
yang tidak mempunyai batasan. Susunan-susunan tubuh manusia
dan bagian-bagian yang ada di dalamnya mempunyai fungsi yang
sesuai. Mata, telinga dengan bagian masing-masing menjalankan
peran penting dan sesuai dengan fungsinya masing-masing. Mata
dapat mengenali bentuk dan warna. Mata juga mampu melihat
benda-benda yang jauh dan dekat. Tidak hanya itu saja, bagian-
bagian tubuh manusia yang lain bisa dikatakan seperti bagian-
bagian yang ada pada bidang industri dan hasilnya. Semuanya
mempunyai kesesuaian dan keteraturan yang sempurna.?

Setidaknya dalam pandangan Thanthawi, pembuatan yang
demikian memberikan dua hal yang perlu dipikirkan dan menjadi
renungan manusia. Pertama, semua itu adalah bukti ketinggian,
kehebatan penciptaan manusia. Sedangkan persoalan kedua
adalah manusia yang sering lupa terhadap semua ketinggian dan

46 Jbid,hlm 14
47 Ibid,hlm 99

Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 149



Tafsir 1lmi Tentang Penciptaan...

kehebatan itu, mereka sering lupa dan lalai dengan dirinya,
padahal dalam dirinya terdapat pelajaran yang sangat berharga.
Hanya sedikit yang memahami dan memikirkan penciptaan
dirinya.*8
e) Fase Makhluk Berbentuk Lain

Fase ini merupakan rentetan dari fase-fase yang dilewati
proses penciptaan manusia sebelumnya. Peniupan ruh kepada
janin menandai puncak dari fase persiapan-persiapan jasmani
pada janin. Fase inilah yang dikatakan sebagai fase ,makhluk
berbentuk janin*. Kaitannya dengan hal ini, Allah menerangkan
dalam QS. al-Mu’'minun ayat 14. Sedangkan peniupan ruh kepada
janin dijelaskan oleh Allah dalam QS. al-Sajadah ayat 9 dan QS.
Shad ayat 72. Allah berfirman dalam QS. al-Sajadah ayat 9:

s R G T8 5 el Al AT Jan 55am 5 (e 48 5 8150 &
‘Kemudian Dia menyempurnakan dan meniupkan ke dalamnya roh
(ciptaan)-Nya dan Dia menjadikan bagi kamu pendengaran, penglihatan
dan hati; (tetapi) kamu sedikit sekali bersyukur.’

Thanthawi menulis bahwa dengan adanya ruh yang
ditiupkan oleh Allah pada manusia dalam proses penciptaannya,
hal itu mengindikasikan bahwa manusia bisa berkembang dan
meningkat dalam penghayatan kehidupannya. Manusia dimulai
dari tetesan hina dan tidak mempunyai kehidupan kemudian
mampu berkembang dan mencapai kesempurnaan dengan adanya
ruh. Thanthawi mencontohkan ketika manusia masih menjadi
bayi, ia hanya mempunyai keinginan-keinginan biasa tetapi ketika
ia telah dewasa dan berusia lanjut, perkembangan-perkembangan
pun terjadi pada diri mereka. Ruh dalam pandangan Thanthawi
dapat pula berkembang seperti halnya jasad dan tubuh manusia.*
Ruh yang tiupkan Allah kepada manusia ketika diciptakan juga
menggambarkan kemuliaan Allah dan keagungan-Nya ketika
menciptakan manusia.®® Ruh tersebut menggambarkan penciptaan
Allah yang semula manusia berasal dari mani kemudian berubah
menjadi hewan yang mampu berbicara dan berfikir (al-hayawan al-
natiq) dengan adanya kelebihan-kelebihan yang telah diberikan.

Dalam karya lainnya, Aina al-Insan, Thanthawi
memaparkan lebih lanjut mengenai hakikat dan kesiapan-
kesiapan manusia. Manusia menurutnya dapat diumpamakan
seperti materi (benda) dan udara. Dari kedua dasar ini, pada
akhirnya manusia akan dikenali kekuatan, kemampuan, kesiapan,

4 Ibid, hlm 101
# Tantawi Jawhari, al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim,Juz 15, hlm. 197.
50 Tantawi Jawhari, al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim,Juz 18, hlm. 83

150 | Al Kareem Jurnal llmu Al Qur’an dan Tafsir



Muhammad Nasir!, Asep Nana Sonjaya?, Kerwanto?®

serta kecakapan yang dimiliknya.”® Materi sebagaimana yang
ditegaskan belum diketahui hakikatnya seperti apa, rahasianya
masih  tersembunyi sehingga manusia belum mampu
mengetahuinya dengan benar. Hanya yang bisa diketahui manusia
dari materi tersebut adalah sifat-sifatnya. Bahwa materi bisa
memberikan cahaya, panas, maupun memberikan energi. Maka
kesiapan dan kecakapan manusia juga bisa disamakan dengan
pengamatan terhadap materi (benda). Materi dikatakan
Thanthawi adalah satu tetapi dapat dilihat dalam bentuk yang
bermacam-macam. Analisa tentang manusia juga demikian, ruh
manusia seperti benda yang bisa memiliki sifat baik atau buruk,
mampu mencapai kemuliaan derajat atau malah sebaliknya
memperoleh kehinaan dalam hidup.*

Menurut Thanthawi adanya ruh yang ditiupkan oleh Allah
pada manusia dalam proses penciptaannya, hal itu
mengindikasikan bahwa manusia itu bisa berkembang dan
meningkat dalam penghayatan kehidupannya. Thanthawi
menjelaskan dengan ditiupnya ruh/nyawa kepadanya dan
dijadikan makhluk hidup yang sebelumnya hanya bagaikan benda
mati. Maka dapat dipahami bahwa manusia mengalami fase
perkembangan untuk kearah bentuk yang sempurna. Hal ini
dikuatkan dengan hadits Rasulullah SAW.

Dari  Abdullah, bahwasannya Rasulullah SAW  bersabda:
“Sesungguhnya aalah satu diantara kalian diciptakan dalam perut ibunya
selama empat puluh hari, kemudian dalam waktu empat puluh hari itu
menjadi sequmpal darah, lalu (empat puluh hari berikutnya) menjadi
segumpal daging, (empat puluh hari berikutnya) malaikat turun untuk
meniupkan ruh kepada janin.” (HR. Muslim).

Berdasarkan hadits diatas, bahwa dalam proses penciptaan
manusia terdiri dari empat tahap atau fase perkembangan tahap
nutfah, tahap ‘alagqah, tahap mudgah, dan tahap pembentukan
metafisik atau peniupan ruh. Hadits di atas menjelaskan bahwa
proses penciptaan manusia didalam kandungan terjadi setiap 40
hari sekali. Pada empat puluh hari pertama terbentuknya nutfah
dan empat puluh hari berikutnya secara berturut-turut terciptanya
‘alagah kemudian mudgah. Dalam hal ini para ulama sepakat bahwa
pada hari ke 120 sejak awal penciptaan manusia dalam perut ibu,
manusia diberi ruh.

Dengan hadits di atas kita dapat memahami ilmu
embriologi dalam Al-Qur’an dan dalam buku kedokteran, karena
hadits tersebut telah membagi penciptaan manusia ke dalam
beberapa fase dan menentukan masanya dengan akurat. Fase

51 Tantawi Jawhari, Aina al-Insan, Kairo: Hindawi, 2014, hlm. 30.
52 Ibid, hlm.31

Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 151



Tafsir 1lmi Tentang Penciptaan...

kedua (40 hari kedua) yang pertama kali disepakati secara ilmiah
sebagai embryozic period. Dua belas tahun kemudian ilmuan
embriologi menjadikan masa 40 hari pertama sebagai patokan
pada hari pertama setelah menstruasi berakhir sebagai titik tolak
perhitungan.®® Klasifikasi pertumbuhan emberio di seluruh dunia
menurut Dr. Keith Moore sebenarnya tidak mudah dipahami. Hal
ini karena perkembangannya diidentikkan secara numerik. Tetapi
pembagian tahapan perkembangan dalam Al-Qur’an dilakukan
berdasarkan bentuk yang jelas, diterima secara ilmiah dan mudah
dipahami.>

KESIMPULAN

Tafsir ilmi merupakan isyarat-isyarat Allah yang memberikan petunjuk-
petunjuk tentang kekuasaannya di alam raya. Cikal bakal munculnya tafsir ilmi
bermula pada zaman keemas an kejayaan Islam pada Dinasti Abbasiyah. Kajian
tafsir ilmi menggunakan metode tahlili dan pendekatan ilmiah dalam
menafsirkan Al-Qur’an. Penafsiran tersebut bertujuan untuk menunjukkan
validitas kemukjizatan Al-Qur’an yang telah mengungkapkan isyarat-isyarat
ilmiah yang dapat dibuktikan di zaman modern. Salah satu tokoh yang
menggunakan tafsir ilmi adalah Thanthawi.

Penafsiran ilmiah yang dilakukan oleh Thanthawi Jawhari terhadap ayat-
ayat penciptaan manusia menunjukkan upaya yang mengarahkan kepada tafsir
rasional dan progresif. Rasionalitas penafsiran ilmiah Thanthawi pada ayat-ayat
penciptaan manusia terlihat dari penafsirannya yang mencerminkan upaya
untuk meneguhkan semangat keagamaan umat yang rasional, progresif dan
integratif.

Pertama, penafsiran Thanthawi terhadap ayat-ayat penciptaan manusia
bisa dikatakan penafsiran rasional. Untuk membuktikan kerasionalan
penafsirannya, penulis menjumpai Thanthawi membuat rasionalisasi dengan
memberikan perbandingan, melakukan giyas terhadap pembahasan ayat.

Kedua, penafsiran Thanthawi terhadap ayat-ayat penciptaan manusia
menunjukkan penafsiran progresif. Penafsiran Thanthawi dengan tipe ini
dipahami sebagai penafsiran yang menekankan adanya kesadaran
progresivitas, revolusi serta rasional dalam pembacaan ayat. Semangat
kemajuan yang dimiliki Thanthawi turut mempengaruhinya dalam menafsirkan
Al-Qur’an.

Ketiga, penafsiran Thanthawi terhadap ayat-ayat penciptaan manusia
menunjukkan penafsiran integratif. Penafsiran ini dipahami bahwa Thanthawi
memandang bahwa baik ilmu-ilmu yang berasal dari ilmu alam, ilmu sosial
ataupun ilmu agama tidak dapat dipisahkan satu dengan yang lain. Kedua

% Nadiah Thayyarah. Buku Pintar Sains dalam Al-Qur’an: Mengerti mukjizat ilmiah Firman
Allah. (Jakarta: Zaman, 2013), h. 219-220.

5 Ramadhani, Albi Kustaman, Julian A, dan Muhammad Arief Rahmat, AlI-Qur’an VS
Sains Modern Menurut Dr. Zakir Naik Sesuai atau Tidak Sesuai, (Yogyakarta: Sketsa, 2017), h. 218.

152 | Al Kareem Jurnal llmu Al Qur’an dan Tafsir



Muhammad Nasir!, Asep Nana Sonjaya?, Kerwanto?®

cabang ilmu tersebut mempunyai akar yang sama yaitu kesatuan transendental
dari tuhan. Dengan kata lain, kedua cabang ilmu tersebut berasal dari ilmu
tauhid dalam Islam.

Penafsiran Thanthawi yang demikian sependapat dengan beberapa tokoh
pengkaji Al-Qur’anmisalnya Sayyid Ahmad Khan (1978), Mustafa Sadiq al-Rafi‘i
(2001), Hanafi Ahmad (tp), Nidhal Guessoum (2011) dan Ahmad Karim Ibrahim
(2013). Mereka berpendapat bahwa penafsiran ilmiah (saintifik) sejalan dengan
metode rasionalistik yang menunjukkan keselarasan antara alam dengan ayat
Al-Qur’an. Selain itu, penafsiran ilmiah juga mengindikasikan tafsir rasional
yang dibenarkan sebagai bagian dari keyakinan bahwa Al-Qur’anmengandung
beragam makna sehingga bisa didekati dengan beragam penafsiran pula.

Sedangkan pada sisi yang lain, penafsiran Thanthawi tidak sependapat
dengan tokoh seperti Mahmud Shaltut (1989) dan Al-Shatibi (2010). Tokoh-
tokoh ini berpendapat bahwa penafsiran ilmiah harus dihindari karena
merupakan usaha berbahaya dan keliru yang diterapkan pada Al-Qur’an. Selain
itu, penafsiran ilmiah merupakan kesalahan para ahli yang menguasai beberapa
cabang ilmu sehingga mereka menafsirkan Al-Qur’an dengan ilmu tersebut.
Para mufassir yang menggunakan pendekatan ilmiah pada ayat-ayat Al-Qur’an
terpaksa melewati batas-batas linguistik Al-Qur’an karena tuntutan rasionalitas
ilmu pengetahuan yang terus berkembang.

DAFTAR PUSTAKA

Al-*Aridl, Ali Hasan, Sejarah dan Metodologi Tafsir, Jakarta: Rajawali Pers, 1992.

Al-Banna, Gamal, Evolusi Tafsir, Jakarta, Qisthi Press, 2004.

Al-Dhahabi, Muhammad Husain, al-Tafsir wa al-Mufassirun, Kairo: Dar al-
Hadith, 2005.

Al-lyazi, Sayid Muhammad Ali, Al-Mufassirun Hayatuhum wa Manhajuhum.
Taheran, Muassasah al- Tiba’ ah wa al-Nasyr Wizarat al-Tsaqafah al-
Irsyad al-Islami, 1212H.

Al-Qur’an dan Terjemahannya, Jakarta: Media Insani, 2007.

Anhar, Putri Maydi Arofatun, Imron Sadewo, dan M. Khoirul Hadi Al-Asy Ari.
2018. Tafsir Ilmi: Studi Metode Penafsiran Berbasis Ilmu Pengetahuan
Pada Tafsir Kemenag. Prosiding Konferensi Integrasi Interkoneksi Islam dan
Sains, 1, 109-113.

Buchori, Didin Saefuddin, Pedoman Memahami Al-Qur’an, Bogor : Granada Sarana
Pustaka, 2005.

Hassan, Ibrahim Hassan, Sejarah dan Kebudayaan Islam, Yogyakarta: Kota
Kembang, 1989.

Ichwan, M Nur, Tafsir ‘llmi Memahami Al Qur’an Melalui Pendekatan Sains Modern,
Yogyakarta: Menara Kudus, 2004.

--------- Memasuki Dunia Al-Qur’an, Semarang: Lubuk Raya, 2001.

Jawhari, Thanthawi, Al-Jawahir fi Tafsir al-Quran al-Karim, Mesir, Mustafa al-Babi
al-Halabiwa Aula duhu, 1350H.

Mutid, Sofyan Anwar, Islam dan Ekologi Manusia, Bandung: Nuansa, 2010.

Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 153



Tafsir 1lmi Tentang Penciptaan...

Mustaqim, Abdul, Dinamika Sejarah Tafsir Al-Qur’an, Studi Aliran-Aliran Tafsir
dari Periode Klasik, Pertengahan, Hingga Modern-Kontemporer, Yogyakarta:
Adab Press, 2014.

-------- “Kontroversi Tentang Tafsir [lmi”, Jurnal ilmu-ilmu Al-Qur’andan Tafsir.

Program Pascasarjan IAIN Gunung Djati, Jurnal Teks, Jurnal Studi Qur’an,
Bandung, RQiS,2000.

Ramadhani, Albi Kustaman, Julian A, dan Muhammad Arief Rahmat. 2017. Al-
Qur’anVSs Sains Modern Menurut Dr. Zakir Naik Sesuai atau Tidak Sesuai.
Yogyakarta: Sketsa.

Shihab, M. Quraish, Membumikan al-Qur’an, Fungsi dan Peran Wahyu dalam
Kehidupan Masyarakat. Bandung, Penerbit Mizan, 1999.

Sulhadi, Asep. 2022. Tafsir Ilmi: Sejarah dan konsepsinya. SAMAWAT: Journal of
Hadith and Quranic Studies, 6(1). 1-8.

Supiana dan M. Karman, Ulumul Qur'an dan Pengenalan Metodologi Tafsir,
Bandung: Pustaka Islamika, 2002.

Thayyarah, Nadiah. 2013. Buku Pintar Sains dalam Al-Qur’an: Mengerti mukjizat
ilmiah Firman Allah. Jakarta: Zaman.

Tim Penyusun. 2012. Penciptaan Manusia dalam Perspektif Al-Qur’andan Sains.

Jakarta: Kementerian Agama RI

154 | Al Kareem Jurnal llmu Al Qur’an dan Tafsir



