
 

Volume 1 No 2 Maret 2024 Pages 129-154 
Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

ISSN: 3025-9630 (Print), 3025-7875 (Online) 
DOI: xx.xxxxx 

 

  Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 129 

TAFSIR ILMI TENTANG PENCIPTAAN MANUSIA DALAM 

TAFSIR AL-JAWAHIR KARYA THANTHAWI JAWHARI 
 

Muhammad Nasir1, Asep Nana Sonjaya2, Kerwanto3  

Universitas PTIQ Jakarta1,2,3 

 

Abstract 

In response to this interpretation of science, there are two groups of scholars: opposers 

and supporters. In fact, many contemporary scholars are more moderate in responding 

to the interpretation of "knowledge" because the scientific theories are not the final form 

of interpretation or the Qur'an is not the book of science but the Book of guidance and 

mercy for human life. There is an attempt to justify that the Qur'an contains all 

knowledge, religion and general. This article aims to analyze the history of the emergence 

of the scientific interpretation, methods and approaches, the description of the intellectual 

interpretation of the process of human creation by Thanthawî. The research is carried out 

using methods of library study using sources from books and articles. This article 

discusses the upcoming cycle of tafsir ilmi beginning in the golden age of Islamic victories 

in the Abbasid dynasty. Study of the scientific interpretation of the Qur'an by using the 

methods of tahlîlî and scientific approaches. 

Keywords: 'knowledge, scholars, interpretation of al-Jawahir, Thanthawi Jauhari, 

human creation 

 

Abstrak 

Dalam menanggapi tafsir ‘ilmi ini, para ulama ada dua kelompok yakni menolak 

dan mendukung. Bahkan banyak ulama-ulama kontemporer yang bersikap 

lebih moderat dalam menanggapi tafsir ‘ilmi dengan alasan kebenaran teori-

teori ilmiah adalah bukan sebagai bentuk final dari penafsiran ayat atau Al-

Qur’an bukan kitab ilmu pengetahuan melainkan kitab yang menjadi petunjuk 

dan rahmat bagi kehidupan manusia. Sebagian cendekiawan/ulama Muslim 

menganggap seluruh ilmu yang ada bersumber dari Al-Qur’an. Ada upaya 

justifikasi bahwa Al-Qur’an memuat  segala  ilmu; agama  dan umum.  Penelitian 

menggunakan metode studi pustaka. Artikel ini membahas cikal bakal 

munculnya tafsir ilmi bermula pada zaman keemasan kejayaan Islam pada 

Dinasti Abbasiyah. Kajian tafsir ilmi menggunakan metode tahlîlî dan 

pendekatan ilmiah dalam menafsirkan Al-Qur’an.  

Kata kunci: ‘ilmi, ulama, tafsir al-jawahir, Thanthawi Jauhari, penciptaan 

manusia 
 

Copyright (c) 2024 Muhammad Nasir1, Asep Nana Sonjaya2, Kerwanto3. 

 Corresponding author : Muhammad Nasir  

Email Address : nasir@iain-palangkaraya.ac.id 
 



Tafsir Ilmi Tentang Penciptaan... 

 

130 | Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

PENDAHULUAN  

Al-Qur’an merupakan kitab suci berisikan ayat-ayat yang mempunyai 

fungsi utama sebagai petunjuk bagi seluruh umat manusia. Oleh karena itu, 

kandunga Al-Qur’an tidak hanya masalah-masalah kepercayaan (aqidah), 

hukum ataupun pesan-pesan moral, tetapi juga di dalamnya terdapat petunjuk 

untuk memahami rahasia-rahasia alam raya. Sebagian ayat Al-Qur’an selalu 

mengajak kepada manusia untuk bersikap ilmiah dengan melihat, membaca, 

memperhatikan, memikirkan, mengkaji serta memahami dari setiap fenomena 

yang ada. Muara dari hasil analisis fenomena yang disinggung oleh ayat Al-

Qur’an akan membuahkan kesadaran akan adanya sang Pencipta yang agung di 

balik fenomena tersebut.  

Al-Qur’an yang mana berbentuk teks bahasa, baru bisa bermakna setelah 

dipahami. Usaha-usaha dalam memahami dan menemukan rahasia-rahasia 

yang terdapat dalam Al-Qur’an sangat bervariasi sesuai dengan latar belakang 

yang memahaminya. Seorang pakar bahasa misalnya, ia akan mempunyai kesan 

yang berbeda dengan yang dipahami oleh seorang ilmuan. Demikianlah Al-

Qur’an menyuguhkan hidangannya untuk dinikmati dan disantap oleh semua 

orang di sepanjang zaman. 

Ketika gelombang Hellenisme masuk ke dunia Islam melalui 

penerjemahan buku-buku ilmiah pada masa Dinasti ‘Abbasiyah khususnya 

pada masa pemerintahan al-Makmun, muncullah kecenderungan menafsirkan 

Al-Qur’an dengan teori-teori ilmu pengetahuan atau yang kemudian dikenal 

dengan istilah tafsir ilmi. Implikasi dari pendekatan ini akan melahirkan tafsir-

tafsir yang mengandung muatan sains atau ilmu pengetahuan. Model tafsir ilmi 

ini menjadi perdebatan di antara para ulama baik pada masa klasik maupun 

pada masa modern. Di antara mereka ada yang mendukung dan ada yang 

menolak.  

Penolak tafsir ilmi beralasan bahwa penafsiran ilmiah harus dihindari 

karena merupakan usaha berbahaya dan keliru yang diterapkan pada Al-

Qur’an. Selain itu, para mufassir yang menggunakan pendekatan ilmiah pada 

ayat-ayat Al-Qur’an terpaksa melewati batas-batas linguistik Al-Qur’an karena 

tuntutan rasionalitas ilmu pengetahuan yang terus berkembang. 

Pendukung tafsir ilmi berargumen bahwa Tafsir ilmi berprinsip bahwa 

Al-Qur’an mendahului ilmu pengetahuan modern, sehingga mustahil bahwa 

Al-Qur’an bertentangan dengan sains modern. Dari pandangan tersebut, maka 

alasan yang mendorong para mufassir menulis tafsirnya ini adalah disamping 

banyaknya ayat-ayat Al-Qur’a nyang secara eksplisit maupun implisit 

memerintah untuk menggali ilmu pengetahuan, juga ingin mengetahui dimensi 

kemukjizatan bahwa Al-Qur’an dalam bidang ilmu pengetahuan modern.  

Ulama abad 19 untuk lebih menggali lagi kedalaman Al-Qur’an, terutama 

dalam kaitannya dengan ayat-ayat yang bersifat kealaman, dan mencoba 

menggabungkan antara Al-Qur’an dan sains. Upaya penafsiran secara ilmiah 

akan berdampak pada ketampakan fungsi Al-Qur’an sebagai petunjuk dan 

pemisah antara yang hak dan yang bathil, serta akan menunjukkan sifat 



Muhammad Nasir1, Asep Nana Sonjaya2, Kerwanto3 

 

  Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 131 

fleksibilitas Al-Qur’an yang dipandang pantas, cocok dan sesuai untuk 

dipedomani umat manusia dalam segala waktu dan tempat. Mereka  tidak bisa 

mengklaim kebenaran bahwa teori-teori ilmiah ini adalah sebagai bentuk final 

dari penafsiran ayat, dalam artian Al-Qur’an adalah bukan kitab ilmu 

pengetahuan melainkan kitab yang menjadi petunjuk dan rahmat bagi 

kehidupan manusia baik spiritual maupun material yang bisa dikembangkan 

melalui ilmu pengetahuan.1  

Dalam makalah yang penulis buat sederhana ini, penulis akan mengupas 

hal-hal yang berkaitan dengan tafsir ilmi dari segi sejarah muncul, pengertian, 

metode dan pendekatan serta menganalisa tafsir Jawahir Thanthawi Jauhari 

tentang penciptaan manusia. 

 

METODE PENELITIAN 

Metode yang kami gunakan dalam makalah ini adalah library research 

atau penelitian kepustakaan. Metode ini merupakan suatu usaha untuk 

mendapatkan keterangan yang jelas tentang tafsir ilmi, sejarah muncul, 

pengertian, metode dan pendekatan serta menganalisa tafsir Jawahir Thanthawi 

Jauhari tentang penciptaan manusia dari berbagai literatur yang didapat oleh 

penulis untuk kemudian disaring dan dituangkan dalam makalah ini. Data atau 

informasi dalam makalah ini dianalisis secara kualitatif deskriptif. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Sejarah Tafsir Ilmi  

Benih tafsir ilmi bermula pada masa Dinasti Abbasiyah yaitu pada masa 

Khalifah al-Makmun (w.853 M). Pada masa pemerintahan al-Makmun ini 

muncul gerakan penerjemahan kitab-kitab ilmiah dan mulailah masa 

pembukuan ilmu-ilmu agama dan science serta klasifikasi dan sistematikanya.2  

Tafsir terpisah dari hadits, menjadi ilmu yang berdiri sendiri dan 

dilakukanlah  penafsiran  terhadap  setiap  ayat  Al-Qur’an dari awal sampai 

akhir. Al-Ma’mun sendiri merupakan putra khalifah Harun al-Rasyid yang 

dikenal sangat  cinta  dengan  ilmu.  Salah  satu  karya  besarnya  yang  terpenting  

adalah  pembangunan Bait  al-Hikmah, pusat  penerjemahan yang berfungsi 

sebagai perguruan tinggi dengan perpustakaan yang besar. Pada masa inilah, 

Islam mencapai peradaban yang tinggi sebagai pusat kebudayaan dan ilmu  

pengetahuan  dunia.3 

Munculnya kecenderungan ini  sebagai akibat pada penerjemahan kitab-

kitab ilmiah yang pada mulanya dimaksudkan untuk mencoba mencari    

 
1 Putri Maydi Arofatun Anhar, Imron Sadewo, dan M. Khoirul Hadi Al-Asy Ari, “Tafsir 

Ilmi: Studi Metode Penafsiran Berbasis Ilmu Pengetahuan pada Tafsir Kemenag,” Prosiding 

Konferensi Integrasi Interkoneksi Islam dan Sains, Vol. 1 (September 2018), h. 111. 
2 M.Quraish  Shihab, Membumikan  Al-Qur’an,  Fungsi  dan  Peran  Wahyu  dalam Kehidupan 

Masyarakat.(Bandung: PT Mizan Pustaka,1992), hlm. 154 
3 ‘Ali  Hasan  Al-‘Aridl, Sejarah  dan  Metodologi  Tafsir.  (Jakarta:  Rajawali  Pers, 1992), 

hlm. 23 



Tafsir Ilmi Tentang Penciptaan... 

 

132 | Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

hubungan dan kecocokan antara pernyataan yang diungkapkan di dalam Al-

Qur’an dengan hasil penemuan ilmiah  (sains).  Gagasan  ini  selanjutnya  

ditekuni  oleh imam al-Ghazali dan ulama-ulama lain yang sependapat dengan 

dia.4 Rekaman akan fenomena ini antara  lain  dituangkan  oleh  Fahru al-Razi  

dalam  kitabnya  Mafatih  al-Ghaib. Bisa dikatakan, Fakhruddin ar-Razi (w.606 H) 

patut untuk dikedepankan ketika  kita membahas munculnya penafsiran secara  

ilmiah. Hal ini diakui oleh seluruh penulis Ahlussunnah dan riset lapangan   

juga   membuktikan hal tersebut. 

Sebelum Fakhruddin, al-Ghazali (505 H) dalam bukunya, Jawahir Al-

Qur’an juga telah menyebutkan penafsiran beberapa ayat Al-Qur’an yang 

dipahami  dengan  menggunakan   beberapa   disiplin   ilmu,   seperti:   astronomi,   

perbintangan, kedokteran, dan lain sebagainya. Jika upaya al-Ghazali ini kita   

anggap   sebagai   langkah   pertama bagi kemunculan penafsiran ilmiah, tidak 

diragukan lagi bahwa al-Ghazali sendiri belum berhasil merealisasikan metode    

tersebut,  setelah  satu  abad  berlalu,  barulah  Fakhrurrazi  di  dalam Mafatih  

al-Ghaib-nya  berhasil  merealisasikan  metode penafsiran yang pernah menjadi  

percikan pemikiran al-Ghazali itu. 

Pasca masa Fakhrurrazi, tendensi penafsiran ilmiah ini diteruskan dan  

menghasilkan buku-buku tafsir yang sedikit banyak terpengaruh oleh teori  

penafsiran Fakhrurrazi dalam ruang lingkup yang agak terbatas. Di antaranya   

adalah: Ghara’ib Al-Qur’an wa Ragha’ib al-Furqan, karya An-Nasyaiburi (W.728  

H), Anwar  at-Tanzil wa Asrar at-Ta’wil, karya Al-Baidhawi (W. 791 H), dan Ruh  

al-Ma’ani fa Tafsir Al-Qur’an al-Adzim wa Sab’al-Matsani, karya Al-Alusi (W. 1217 

H).5 

Melalui buku-buku tafsir itu, para pengarangnya telah melakukan 

penafsiran saintis atas ayat-ayat Al-Qur’an. Selain mereka, terdapat beberapa  

mufassir  lagi,  seperti Ibn Abul  Fadhl al-Marasi (W. 655 H), Badruddin az-

Zarkasyi (W. 794 H), dan  Jalaluddin as-Suyuthi (W. 911 H).  Yang  termasuk  

dalam   golongan para mufassir  yang memiliki tendensi penafsiran saintis. 

Meskipun   demikian, sebenarnya para mufassir ini tidak dapat dimasukkan ke 

dalam   kategori mufassirin yang memiliki aliran saintis dalam menafsirkan Al-

Qur’an,  karena mereka hanya mengklaim bahwa Al-Qur’an memuat semua 

jenis dan  disiplin ilmu pengetahuan, dan hanya klaim ini tidak dapat dijadikan 

bukti  bahwa mereka memiliki tendensi penafsiran saintis. Sebelum mereka pun,  

sebagian sahabat telah memiliki klaim yang serupa dan  hingga kini tak seorang  

pun  yang berani memasukkan para pengarang tersebut ke dalam kategori   

mufassirin yang memiliki tendensi penafsiran saintis. 

Pasca periode tafsir Ruh  al-Ma’ani, pada permulaan abad ke-4 Hijriyah,  

metode penafsiran saintis mengalami kemajuan yang pesat. Tercatat, para   

 
4 Binti Nasukah, “Prospek Corak Penafsiran Ilmiah Al-Tafsir Al-‘Ilmiy Dan Al-Tafsir Bil 

‘Ilmi dalam Mengintepretasi dan Menggali Ayat-Ayat Ilmiah dalam Al-Qur’an,”  Al-Makrifat: 

jurnal kajian Islam, Vol 1, No.2 (2016), h. 18. 
5 Asep Sulhadi, “TAFSIR ILMI: Sejarah dan Konsepsinya,” SAMAWAT: Journal of Hadith 

and Quranic Studies, Vol. 6, No. 1 (2022), h. 3-4. 



Muhammad Nasir1, Asep Nana Sonjaya2, Kerwanto3 

 

  Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 133 

mufassir  seperti: Muhammad bin Ahmad al-Iskandarani (W. 1306 H), dalam  

Kasyf  al-Asrar  an-Nuraniyah al-Qur’aniyah-nya,  Al-Kawakibi (W. 1320 H), dalam 

Thaba’i al-Istibdad wa Mashari al-Isti’bad-nya, Muhammad Abduh (W.1325 H)  

dalam Tafsir Juz’Amma-nya, dan Ath-Thanthawi (W.1358 H) dalam Jawahir al-

Qur’an-nya, masing-masing menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an secara saintis.   

Contoh  penafsiran saintis Al-Qur’an yang paling tampak jelas  adalah buku 

tafsir  al-Iskandarani dan  ath-Thanthawi di mana dengan sedikit perbedaan, 

mereka  telah berusaha untuk memahami ayat-ayat Al-Qur’an melalui ilmu 

pengetahuan empiris (tajribi) dan penemuan-penemuan manusia. 

Pemikiran penafsiran secara ilmiah mengalami perkembangan yang lebih 

pesat sampai sekarang ini, sehingga memberi dorongan yang cukup besar bagi 

para ilmuan untuk menulis  buku  tafsir  yang  didasarkan  atas  pemikiran  

ilmiah  secara tematik (al-maudhu’i).6 

Menurut Mustaqim munculnya tafsir ‘Ilmi ini karena dua faktor   yaitu: 

Pertama, faktor internal yang terdapat dalam teks al-Qur’an, dimana 

sebagian ayat-ayatnya sangat menganjurkan manusia untuk selalu melakukan   

penelitian dan pengamatan terhadap ayat-ayat kauniah atau ayat-ayat  

kosmologi yang terdapat pada Q.S. al-Gasyiyah/88: 17-20 

 
بلِِ كَيْفَ خُلِقَتْ ۗ ﴿ ۱۷﴾ وَالِىَ السَّمَاۤءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ۗ ﴿۱۸﴾ وَالِىَ الْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ ۗ   افَلَََ يَنْظرُُوْنَ الِىَ الِْْ

 ﴿۱۹﴾ وَالِىَ الْْرَْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ ۗ ﴿ ۲۰﴾ 
 

Artinya: "Maka Apakah mereka tidak memperhatikan untabagaimana  Dia    

diciptakan,    dan    langit,    bagaimana    ia    ditinggikan?  dan gunung-gunung  

bagaimana  ia  ditegakkan?  dan bumi bagaimana ia dihamparkan?”7 

 

Surat al-Gasyiyah/88 17 s/d 20 mengandung perintah Allah kepada  

manusia untuk bertafakur tentang   alam semesta baik secara material maupun  

spiritual. Bukankah Allah swt menciptakan semua kejadian itu tidak sia-sia, 

melainkan ada rahasia yang ada di baliknya. Hal tersebut  sebagai bukti atas 

kekuasaan Allah yang Maha  Kuasa atas  segala sesuatu dan sebagai dalil 

rububiyah dan ilahiyah Allah azza wajalla adalah Rabbul’alamin. 

Tidak dapat disangkal lagi, bahwa kebangkitan kembali ilmu 

pengetahuan (scientific renaissance) yang timbul di dunia barat adalah berkat 

pengamatan yang cermat serta eksperimen terhadap gejala-gejala yang terdapat 

pada alam materi. Sekalipun kita tidak dapat mengakui orientasi mutlak dari 

hukum-hukum demikian itu, namun kita membenarkan bahwa hukum-hukum 

tersebut memberikan otentisitas dan ketetapan maksimum yang mungkin   

diperoleh. Hukum-hukum ini secara berangsur-angsur bergerak menuju    

 
6 Hassan Ibrahim Hassan, Sejarah  dan  Kebudayaan  Islam.  (Yogyakarta:  Kota Kembang, 

1989), hlm. 136-140 
7 Al-Qur’an dan Terjemahannya. (Jakarta: Media Insani, 2007). Hlm.592 



Tafsir Ilmi Tentang Penciptaan... 

 

134 | Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

kesempurnaan sesuai dengan kemajuan ilmu pengetahuan. Dengan  berlakunya 

masa dan meluasnya ilmu  pengetahuan  manusia, serta dengan  semakin 

berkembangnya kecermatan dibidang pengamatan (observasi),  maka para 

ilmuan dari waktu ke waktu memperkenalkan perubahan dan  modifikasi  

dalam berbagai hukum ilmiah itu untuk  lebih mendekatkannya   kepada 

kenyataan, atau agar ia lebih memberikan hasil guna. 

Ini berarti bahwa para ilmuan terus-menerus melakukan pekerjaan   riset 

tentang alam semesta. Dalam upaya ini meraka menggunakan berbagai   jenis 

materi untuk riset, terutama sekali adalah yang berkaitan dengan teori. 

Kemudian  muncul  setelah  itu  eksperimen  di  laboratorium,  lapangan 

pertanian/peternakan atau di alam secara keseluruhan. Inilah yang di 

perintahkan oleh Al-Qur’an dalam hal memahami kenyataan-kenyataan, yang 

tertera di dalam ayat-ayat Al-Qur’an salah satunya pada surat Al-ghasyiyah ayat 

17-20. 

Bahkan ada pula ayat-ayat Al-Qur’an yang disinyalir memberikan  

isyarat untuk membangun teori-teori ilmiah dan sains modern, karena seperti 

dikatakan Muhammad Syahrur, wahyu Al-Qur’an tidak mungkin  bertentangan 

dengan akal dan realitas (revelation does not contradict with the reality). 

Dengan asumsi tersebut, ayat-ayat Al-Qur’an yang dapat dideduksi  

untuk menggali teori-teori ilmu pengetahuan, oleh sebagian ulama ditafsirkan 

dengan pendekatan sains modern, meskipun hal itu tidak pernah  dilakukan 

oleh Nabi saw. dan para sahabat. Sebab para pendukung tafsir ilmi sependapat, 

bahwa penafsiran Al-Qur’an sesungguhnya tidak mengenal titik   henti, 

melainkan terus berkembang seiring dengan kemajuan sains dan ilmu  

pengetahuan. Sebagai contoh, ayat yang berbunyi khalaqa al-insana min ‘alaq  

(Q.S.  al-‘Alaq/96: 2). Dulu, kata al-‘alaq dalam ayat ini ditafsirkan oleh  para 

mufasir  klasik dengan pengertian segumpal darah yang membeku.  Namun 

sekarang, dalam  dunia  kedokteran akan lebih tepat jika ditafsirkan  dengan 

zigot, sesuatu yang hidup, yang sangat kecil menggantung pada    dinding rahim 

perempuan.  

Kedua, faktor eksternal, yakni adanya perkembangan dunia ilmu    

pengetahuan dan sains modern. Dengan ditemukannya teori-teori ilmu   

pengetahuan, para ilmuan muslim (para pendukung tafsir ilmi) berusaha untuk 

melakukan kompromi antara Al-Qur’an dan sains dan mencari ‘justifikasi 

teologis’ terhadap sebuah teori ilmiah. Mereka juga ingin membuktikan  

kebenaran  Al-Qur’an  (i’jaz ilmi) secara ilmiah-empiris, tidak hanya secara 

teologis-normatif.8 

2. Pengertian Tafsir Ilmi 

Pada dasarnya Al-Qur’an adalah kitab suci yang menetapkan masalah  

akidah dan hidayah, hukum syari’at dan akhlak. Bersamaan dengan hal itu, di 

dalamnya didapati juga ayat-ayat yang menunjukkan tentang berbagai hakikat 

 
8 Abdul Mustaqim,  “Kontroversi  Tentang  Tafsir  Ilmi”.  Jurnal  ilmu-ilmu al-Qur’an dan 

Tafsir, hlm. 5-6 



Muhammad Nasir1, Asep Nana Sonjaya2, Kerwanto3 

 

  Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 135 

(kenyataan) ilmiah yang memberikan dorongan kepada manusia untuk  

mempelajari, membahas dan menggalinya. Sejak zaman dahulu sebagian kaum 

muslimin telah berusaha menciptakan hubungan seerat-eratnya antara Al-

Qur’an dan ilmu pengetahuan. Mereka berijtihad menggali beberapa jenis ilmu 

pengetahuan dari ayat-ayat Al-Qur’an, dan di kemudian hari usaha  ini semakin  

meluas, dan tidak  ragu lagi, hal ini telah mendatangkan hasil yang banyak 

faedahnya.9 

Adapun pengertian tafsir ‘ilmi atau yang dalam terminologi Jansen   

disebut sebagai sejarah alam secara sederhana dapat didefinisikan sebagai usaha 

memahami ayat-ayat Al-Qur’an dengan menjadikan penemuan-penemuan sains 

modern sebagai alat bantunya. Ayat Al-Qur’an di sini lebih diorientasikan   

kepada teks  yang  secara  khusus  membicarakan tentang fenomena ke alaman  

atau yang biasa dikenal sebagai al-ayat al-kauniyah. Tafsir ‘ilmi adalah suatu 

ijtihad atau usaha keras seorang mufassir dalam mengungkapkan hubungan 

ayat-ayat kauniyah dalam Al-Qur’an dengan penemuan-penemuan sains 

modern, yang bertujuan untuk memperlihatkan kemukjizatan Al-Qur’an.10 

Tafsir ‘ilmi adalah menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an berdasarkan pendekatan 

ilmiah atau menggali kandungan Al-Qur’an berdasarkan  teori-teori  ilmu  

pengetahuan. Ayat-ayat Al-Qur’an yang di tafsirkan dalam corak tafsir ini 

adalah ayat-ayat kauniyah (kealaman).11 

Tafsir ‘ilmi (scientific exegies) adalah corak penafsiran Al-Qur’an yang 

menggunakan pendekatan  teori-teori ilmiah untuk menjelaskan ayat-ayat al-

Qur’an. Tafsir ilmi dimaksudkan untuk menggali teori-teori ilmiah dan 

pemikiran filosofis dari ayat-ayat Al-Qur’an juga dimaksudkan untuk justifikasi      

dan mengkompromikan teori-teori ilmu pengetahuan dengan Al-Qur’an serta    

bertujuan  untuk mendeduksikan teori-teori ilmu pengetahuan dari ayat-ayat 

Al-Qur’an itu sendiri.12 

Berdasarkan beberapa definisi di atas dapat kita pahami bahwa tafsir 

‘ilmi   adalah penafsiran Al-Quran dengan pendekatan ilmu pengetahuan 

dengan tujuan untuk memperlihatkan kemukjizatan Al-Qur’an pada ayat-ayat 

kealaman. Dari definisi ini kita juga mengetahui bahwa ayat-ayat Al-Quran yang 

dijadikan  objek  penafsiran bercorak  ‘ilmi ini adalah  ayat-ayat yang 

mengandung nilai-nilai ilmiah dan kauniyah (kealaman). 

Tafsir ‘ilmi dibangun  berdasarkan asumsi bahwa Al-Qur’an 

mengandung  berbagai macam ilmu, baik yang sudah di temukan maupun yang 

belum di temukan. Tafsir corak ini berangkat dari paradigma bahwa Al-Qur’an 

 
9 Muhammad    Nor    Ichwan, Memasuki Dunia  Al-Qur’an, (Semarang: Lubuk Raya, 2001) 

hlm 253 
10 Muhammad    Nor    Ichwan, Tafsir  ‘Ilmiy  Memahami  Al-Qur’an  Melalui  Pendekatan 

Sains Modern. (Yogyakarta: Menara Kudus, 2004) hlm 12 
11 Supiana  dan  M.Karman,  Ulumul  Qur’an  dan  Pengenalan  Metodologi  Tafsir, (Bandung: 

Pustaka Islamika, 2002), hlm. 314 
12 Abdul Mustaqim, Dinamika Sejarah Tafsir Al-Qur’an, Studi Aliran-Aliran Tafsir    dari    

Periode    Klasik,    Pertengahan,    Hingga    Modern-Kontemporer. (Yogyakarta: Adab Press, 2014), 

hlm. 136-137 



Tafsir Ilmi Tentang Penciptaan... 

 

136 | Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

disamping  tidak bertentangan dengan akal sehat dan ilmu  pengetahuan, Al-

Qur’an tidak  hanya memuat ilmu-ilmu agama atau segala  yang  terkait  dengan  

ibadah  ritual,  tetapi juga memuat ilmu-ilmu duniawi, termasuk hal-hal  

mengenai  teori-teori  ilmu pengetahuan.13 

Tafsir 'ilmi pada intinya adalah merupakan sebuah upaya untuk  

mengeksplorasi ayat-ayat yang terdapat  dalam  Al-Qur’an khususnya ayat-ayat 

kauniyyah dengan berbagai cara dan metode  sehingga dengan penafsiran ini   

akan dihasilkan teori-teori baru ilmu pengetahuan ataupun sesuatu yang  

berkesesuaian  dengan ilmu pengetahuan modern yang ada pada saat ini.  

Sehingga penafsiran ini tidak dianggap sebagai sebuah “kelatahan” yang hanya     

berusaha “menjustifikasi” setiap temuan-temuan sains saat ini sebagai sesuatu 

yang sudah terdapat di dalam Al-Qur’an. 

3. Metode dan Pendekatan Tafsir ‘Ilmi. 

Kajian tafsir ilmi menggunakan metode tahlili (analitis), yaitu metode 

dalam menjelaskan Al-Qur’an dengan memaparkan segala aspek yang 

terkandung di dalam ayat-ayat yang ditafsirkan itu, serta menerangkan makna-

makna yang tercakup di dalamnya sesuai dengan keahlian dan kecenderungan 

mufassir yang menafsirkan ayat-ayat tersebut. Corak penafsiran ilmi memiliki 

beberapa kaidah, diantaranya: 

a. Kaidah Kebahasaan 

Kaidah kebahasaan merupakan syarat mutlak bagi mereka yang ingin 

memahami Al-Qur’an. Baik dari segi bahasa Arabnya, dan ilmu yang 

terkait dengan bahasa seperti í’rab, nahwu, tashrif, dan berbagai ilmu 

pendukung  lainnya yang harus diperhatikan oleh para mufassir.14 

Kaidah kebahasaan menjadi penting karena ada sebagian orang yang 

berusaha memberikan legitimasi dari ayat-ayat Al-Qur’an terhadap 

penemuan ilmiah dengan mengabaikan kaidah kebahasaan ini.15 Oleh 

karena itu, kaidah kebahasaan ini menjadi prioritas utama ketika 

seseorang hendak menafsirkan Al-Qur’an dengan pendekatan apapun 

yang digunakannya, terlebih dalam paradigma ilmiah. 

b. Memperhatikan Korelasi Ayat 

Seorang mufasir yang menonjolkan nuansa ilmiah disamping harus 

memperhatikan kaidah kebahasaan seperti yang telah disebutkan, ia juga 

dituntut untuk memperhatikan korelasi ayat (munasabah al-ayat) baik 

sebelum maupun sesudahnya. Mufasir yang tidak mengindahkan aspek 

ini tidak menutup kemungkinan akan tersesat dalam memberikan 

pemaknaan terhadap Al-Qur’an. Sebab penyusunan ayat-ayat Al-Qur’an 

tidak didasarkan pada kronologi masa turunnya, melainkan didasarkan 

pada korelasi makna ayat-ayatnya, sehingga kandungan ayat-ayat 

 
13 Ibid. hlm.137 
14 M Nur Ichwan, Tafsir ‘Ilmi Memahami Al Qur’an Melalui Pendekatan Sains Modern, 

(Yogyakarta: Menara Kudus, 2004), hlm. 161. 
15 Ibid. hlm. 162 



Muhammad Nasir1, Asep Nana Sonjaya2, Kerwanto3 

 

  Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 137 

terdahulu selalu berkaitan dengan kandungan ayat kemudian.16 Sehingga 

dengan mengabaikan korelasi ayat dapat menyesatkan pemahaman atas 

suatu teks. 

c. Berdasarkan Fakta Ilmiah yang telah Mapan  

Sebagai kitab suci yang memiliki otoritas kebenaran mutlak, maka ia 

tidak dapat disejajarkan dengan teori-teori ilmu pengetahuan yang 

bersifat relatif. Oleh karena itu, seorang mufassir hendaknya tidak 

memberikan pemaknaan terhadap teks Al-Qur’an kecuali dengan 

hakikat-hakikat atau kenyataan-kenyataan ilmiah yang telah mapan dan 

sampai pada standar tidak ada penolakan atau perubahan pada 

pernyataan ilmiah tersebut, serta berusaha menjauhkan dan tidak 

memaksakan teori-teori ilmiah dalam menafsirkan Al-Qur’an.17 Fakta-

fakta Al-Qur’an harus menjadi dasar dan landasan, bukan menjadi objek 

penelitian karena harus menjadi rujukan adalah fakta-fakta Al-Qur’an, 

bukan ilmu yang bersifat eksperimental. Tafsir ilmi merupakan 

penafsiran berpendekatan saintifik yang berusaha mengungkap 

hubungan ayat-ayat kauniyah dalam Al-Qur’an dengan bidang ilmu 

pengetahuan untuk menunjukkan kebenaran mukjizat Al-Qur’an.  Kajian 

tafsir ‘Ilmi menggunakan pendekatan empiris dan rasional yang 

termasuk sumber penafsiran bil ra’yi (dengan akal). 

4. Profil Thanthawi Jauhari 

a) Biografi Mufassir 

Syeikh Thanthawi bin Jauhari al-Misri lahir pada tahun 1287 

H/1862 M, di desa ’Iwadhillah Hijazi bagian Timur Mesir, lahir dari 

keluarga sederhana, ayahnya seorang petani. Ia tumbuh sebagai seorang 

yang cinta agama, semangat untuk memotivasi umat Islam agar memiliki 

iman yang kokoh dengan cara merenungi alam.18 Thanthawi seorang 

yang bermazhab Syafi’i al-Asy’ari. 

Thanthawi dikenal dengan semangat keterbukaan yang selalu dia 

dengungkan pada tahun 1930-an. Ketika itu dia merupakan figur 

penyokong gerakan Ikhwanul Muslimin yang baru lahir, sebelum dia 

ditunjuk   sebagai pemimpin redaksi di surat kabarnya. Buah dari 

semangat keterbukaan itu adalah karya tafsirnya, al-Jawahir yang banyak 

berbicara  tentang  keajaiban  makhluk Tuhan dalam kehidupan 

makhluk-makhluk kecil, seperti serangga,  semut, lebah dan laba-laba. 

Suatu kali dia pernah mengutarakan bahwa  dirinya terlahir dengan 

dikelilingi oleh keajaibann dunia, kekaguman akan alam, dan kerinduan 

akan keindahan langit dan kesempurnaan bumi. Syeikh Thanthawi 

mengatakan, ”kebanyakan kaum rasionalis dan figur-figur  penting  

ilmuwan mengingkari kenyataan itu”. Untuk itulah ia mengungkapkan 

 
16 Ibid. hlm. 163 
17 Ibid. hlm. 169 
18 Gamal al-Banna, Evolusi Tafsir, h. 176 



Tafsir Ilmi Tentang Penciptaan... 

 

138 | Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

antusias yang mendalam terhadap fenomena alam.19 Thanthawi Jauhari 

meninggal pada tahun 1358 H/1940 M di Kairo. 

b) Sekilas tentang tafsir Al-Jawahir 

Dinamai al-Jawahir karena Thanthawi melihat Al-Qur’an sebagai 

himpunan ayat-ayat tentang segala keajaiban dan keindahan alam 

semesta, yang ia logikakan bagaikan mutiara-mutiara (al-Jawahir) 

gemerlapan, yang dari mutiara-mutiara tersebut muncul intan-intan 

berkilauan. Maksudnya bahwa Al-Qur’an berisi himpunan ayat-ayat 

kauniyah sebagai mutiara (al-Jawahir) yang di dalamnya mengandung 

isyarat ilmiah dan penggalian segala ilmu pengetahuan (intan) 

berkilauan. Pandangan tersebut dapat dipahami dalam rumusan singkat 

yang tercantum dalam judul kecil tafsirnya”al-Musytamil ‘ala ‘Ajaib 

Badai‘al-Mukawwanat wa Gharaib al-Ayat al-Bahirat”.20 

 Tafsir ini terdiri dari 25 juz mempunyai lampiran yang ia 

tambahkan, hingga keseluruhannya berjumlah 26 juz dalam 13 jilid, yang 

dicetak pertama kalinya oleh Muassasah Mushthafa al-Babi al-Halabi 

pada tahun 1350 H/1929 M dengan ukuran 30 cm.21 Pada mulanya tafsir 

ini, ditulis pada saat ia masih mengajar di sekolah Dar al-‘Ulum untuk 

disampaikan kepada murid-muridnya, dan sebagian lagi ditulis serta 

dipublikasikan pada majalah al-Malaji al-‘Abbasiyah,22 hingga dapat 

dirampungkan dalam usia 55 tahun, pada subuh selasa 21 Muharram/ 11 

Agustus 1925 M.23 

 Dalam menyusun kitab tafsirnya, Thanthawi menggunakan 

metode tahlili dengan corak/nuansa penafsiran‘ilmi, karya tafsirnya 

berbeda dengan yang lain, karena kebanyakan penafsiran yang 

berkembang pada masanya adalah penafsiran yang lebih menekankan 

aspek kebahasaan (penjelasan kosa kata, struktur bahasa, dan 

gramatikanya), sehingga terpaku pada analisa lafaz. Penafsiran seperti itu 

yang dikritik Thanthawi karena lebih banyak melahirkan penghafal 

daripada pemikir, serta mengakibatkan kreativitas menjadi stagnan dan 

mati keilmuannya.24  

Adapun penafsiran yang dikembangkan Thanthawi adalah lebih 

menitik-beratkan pada analisis spirit atau pandangan dunia Al-Qur’an 

secara keseluruhan, terutama yang berkaitan dengan sains ilmiah (ilmu 

alam). Penjelasan lafaz hanya diberikan dalam bentuk ringkas yang ia 

 
19 Sayid Muhammad Ali al-Iyazi, Al-Mufassirun Hayatuhum wa Manhajuhum, (Taheran,  

Muassasah  al-Thiba’ ah wa an-Nasyr  Wizarat  al-Tsaqafah al-Irsyad al-Islamy, 1212 H), h. 428 
20 Program Pascasarjan IAIN Gunung Djati, Jurnal Teks, Jurnal Studi Qur’an (Bandung, 

RQiS, 2000), h. 114 
21 Muhammad Ali al- Iyazi, Al- Mufassirun Hayatuhum wa Manhajuhum, h. 429- 430 
22 Thanthawi Jauhari,Al-Jawahir fi Tafsir al-Quran al-Karim(Mesir, Musthafa al-Babi al-

Halabi wa Auladuhu, 1350 H) juz, 1, h. 3, bandingkan Abdussalam, Sains dan Dunia Islam 

(Bandung, Pustaka, 1983), h. 16 
23 Thanthawi Jauhari, Al-Jawahir fi Tafsir al-Quran al-Karim, juz 25, h. 295 
24 Thanthawi Jauhari,Al-Jawahir fi Tafsir al-Quran al-Karim, juz 2, h. 203 



Muhammad Nasir1, Asep Nana Sonjaya2, Kerwanto3 

 

  Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 139 

sebut dengan tafsir lafzi. Kemudian teks yang ia pandang berkenaan 

dengan sains, dielaborasi secara panjang lebar dengan memasukkan 

pembahasan ilmiah dan teori-teori modern yang diambil dari pemikiran 

sarjana-sarjana (ulama) Timur dan Barat untuk menjelaskan kepada 

seluruh masyarakat muslin ataupun non-Muslim bahwa Al-Qur’an 

relevan dengan perkembangan sains tersebut.25 Penjelasannya tersebut 

kadang dilengkapi dengan foto tumbuhan, binatang, pemandangan alam, 

dan tabel-tabel penemuan ilmiah. 

 Dalam tafsir ini banyak menggunakan riwayat-riwayat hadis 

dalam memperkuat dan mendukung penafsirannya. Penggunaan 

riwayat tersebut banyak ditemukan dalam berbagai tempat dan halaman 

tafsirnya, baik dalam masalah teologi, hukum, akhlak maupun dalam 

penafsiran saintifik.26  

Sedang mengenai narasi Israiliyat, ia juga terkadang 

menggunakannya yang dimasukkan dalam sub khusus “hikayat”, seperti 

narasi tentang Iskandar dan pertemuan orang buta dengan Nabi Ilyas.27 

Ia juga terkadang merujuk kepada kitab Injil, terutama Injil Barnabas 

yang ia anggap sebagai satu-satunya kitab Injil yang tidak terkena 

perubahan dan pergantian.28 

c) Tafsir Al-Jawahir Thanthawī Jauhari tentang penciptaan manusia 

Pada bagian akan dipaparkan bahwa rasionalisasi ayat-ayat 

penciptaan manusia yang dilakukan Thanthawi yang kemudian 

memperlihatkan sisi rasionalitas tafsirnya mengacu kepada rumusan 

tafsir rasional. Artinya penafsiran terhadap ayat-ayat penciptaan manusia 

dilakukan dalam rangka mencari hikmah dan pelajaran yang ada di 

dalamnya dengan menggunakan akal. Sehingga dengan rumusan ini, 

penafsiran tidak berhenti pada tataran penggunaan akal tetapi pencarian 

hikmah dan pelajaran yang bisa diambil dari tema yang dikaji. Selain itu, 

penciptaan manusia yang dimaksud pada bab ini adalah penciptaan 

manusia secara biologis, dengan fase-fase yang telah disebutkan oleh Al-

Qur’an. Pembatasan-pembatasan ini menjadi penting agar pembahasan 

tersistematika dengan baik dan tidak keluar dari rumusan terdahulu yang 

telah ditentukan. 

1) Penciptaan Manusia dari Tanah 

Pengungkapan manusia yang tercipta dari tanah, digambarkan 

Allah dengan bahasa yang berbeda-beda. Misalnya Allah 

menggunakan kata ardun, tin dan turab. Menurut sebagian pakar, 

bahwa manusia dikaitkan dengan tanah dalam unsur penciptaannya 

 
25 M. Husein al-Dhahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirun, jil 2, h. 509 
26 Thanthawi Jauhari,Al-Jawahir fi Tafsir al-Quran al-Karim, juz, 3, h. 40, juz 4, h. 32, juz 21, 

h. 204- 207, juz lampiran, h. 2 dan seterusnya 
27 Thanthawi Jauhari,Al-Jawahir fi Tafsir al-Quran al-Karim, juz, 3, h. 92- 93 dan 219 
28 M. Husein al-Dhahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirun, jil 2, h. 509, Muhammad Ali al- Iyazi, 

Al-Mufassirun Hayatuhum wa Manhajuhum, h. 432 



Tafsir Ilmi Tentang Penciptaan... 

 

140 | Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

tidak lepas dari sinergi yang terjalin erat dengannya. Terlihat adanya 

ekosistem antara manusia yang berasal dari tanah dengan tanah yang 

merupakan tempat di mana manusia melangsungkan hidupnya, 

berkembang biak. Manusia senantiasa memerlukan tanah sedangkan 

pada saat yang sama tanah juga membutuhkan bantuan dari manusia. 

Mengkaji tanah berarti mengkaji manusia itu sendiri. Hal ini bisa 

difahami karena unsur-unsur yang mirip antara keduanya. 

Pembentuk manusia adalah berasal dari tanah. Unsur-unsur fisik 

manusia mempunyai kesamaan dengan unsur-unsur yang terdapat 

dalam tanah.29 Tafsir Thanthawi Jauhari yang dikenal sebagai tafsir 

dengan kecenderungan ilmu pengetahuan juga tidak luput dari 

pembahasan tentang penciptaan manusia. Ketika menafsirkan salah 

satu surat yang berkaitan dengan penciptaan manusia dari tanah yaitu 

surat al-Mu’minun/23:12 yaitu: 
نْسَانَ مِنْ سلََُلَةٍ مِنْ طِينٍ   وَلَقدَْ خَلَقْنَا الِْْ

“Dan Sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia dari suatu 

saripati (berasal) dari tanah”. 

Thanthawi memulai dengan mengartikan maksud manusia 

dalam ayat tersebut. Ia dalam tafsirnya mempunyai kesamaan dengan 

mufassir-mufassir lain yang mengartikan al-insan pada ayat tersebut 

diartikan dengan Adam. Kemudian saripati tanah dia artikan dengan 

sari yang bersih di antara sesuatu yang kotor. Saripati yang demikian 

bersih itu yang merupakan dasar penciptaan Adam.30 Bagi Thanthawi, 

ilmu yang berkembang dalam kaitannya dengan hal ini adalah unsur 

tumbuh-tumbuhan dan biji-bijian yang dimakan manusia kemudian 

membentuk mani atau unsur-unsur tersebut sebagai pembentuknya. 

Hewan pun demikian dikatakan Thanthawi, pembentuknya juga 

berasal dari unsur-unsur tumbuh-tumbuhan maupun biji-bijian.  

Dalam pembahasan ini juga, Thanthawi kembali menjelaskan 

perihal kekuatan-kekuatan yang ada dalam diri manusia kemudian 

menjelaskan bahwa tanah, air dan udara terkumpul menjadi satu, 

maka yang paling tinggi adalah kekuatan akal yang ia sebut dengan 

malaikat. Kekuatan ini mengungguli kekuatan lain yakni kekuatan 

amarah yang bersemayam dalam hati dan kekuatan syahwat yang 

biasanya hanya tergambar dari keinginan-keinginan kehidupan 

manusia itu sendiri.31 Dengan menggunakan pendekatan akal dan 

rasionya, Thanthawi menjelaskan cukup baik keajaiban-keajaiban 

yang dimiliki manusia dengan tetap mengembalikan semuanya 

kepada unsur penciptaan manusia yang di antaranya adalah tanah, 

 
29  Sofyan Anwar Mufid, Islam dan Ekologi Manusia, Bandung: Nuansa, 2010, hlm. 222-

224. Lihat juga Muhammad Kamil ‘Abd al-Samad, Mukjizat Ilmiah dalam Al-Qur’an,terj Alimin 

dkk, Jakarta: Akbar Media Eka Sarana, 2004, hlm. 194 
30 Tantawi Jawhari, al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim, Juz 11, hlm. 94-95. 
31 Tantawi Jawhari, al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim, Juz 4, hlm. 9 



Muhammad Nasir1, Asep Nana Sonjaya2, Kerwanto3 

 

  Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 141 

air, udara serta unsur bumi lainnya. Maka Thanthawi dengan 

demikian mengatakan, apabila direnungkan dan dipikirkan, maka 

semua itu kembali kepada penciptanya yang berhak sebagai tempat 

mengabdi dan ibadah manusia. Allah adalah sebaik-baik pencipta dan 

sebaik-baik penciptan makhluk. 

Surat lain yang mendukung pendapat Thanthawi mengenai 

manusia adalah QS. al-A‘raf/7: 12 
 قَالَ مَا مَنَعكََ ألََّْ تسَْجُدَ إذِْ أمََرْتكَُ ۖ قَالَ أنََا خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقْتنَيِ مِنْ نَارٍ وَخَلَقْتهَُ مِنْ طِينٍ 

“Allah berfirman: Apakah yang menghalangimu untuk bersujud (kepada 

Adam) di waktu aku menyuruhmu? Iblis menjawab: Saya lebih baik 

daripadanya, Engkau ciptakan saya dari api sedang dia Engkau ciptakan dari 

tanah”. 

Dalam ayat ini, Thanthawi membandingkan antara penciptaan 

manusia dari tanah dan jin yang diciptakan dari api. Ia mengatakan 

bahwa api memang lebih indah karena memiliki cahaya, bagus, 

ringan sedangkan tanah itu keras. Jin menganggap dirinya lebih mulia 

karena diciptakan dari api dengan alasan bahwa api mempunyai 

cahaya, lebih indah, dan bagus. Hal tersebut tidak terjadi pada Adam 

yang walaupun api menjadi salah satu penyangga dalam tubuhnya 

tetapi tetap saja, jiwa tanah yang lebih dominan dalam dirinya.32 

Manusia dalam pandangan Thanthawi juga tersusun dari api dan 

tanah, tetapi tanah yang lebih dominan daripada api. Maka dari kedua 

unsur ini, seperti yang sering dikatakan Thanthawi terdapat dua 

kekuatan dalam diri manusia, yaitu unsur api (tersusun dari kekuatan 

api) yang sering membuat manusia mempunyai sifat seperti marah 

dan yang sejenisnya. Sedangkan unsur yang kedua yaitu unsur tanah 

(tersusun dari kekuatan tanah) yang pada akhirnya nanti mampu 

melahirkan keinginan-keinginan atau syahwat dalam diri manusia 

seperti mencari makan, minum dan penghidupan layak lainnya. 

Dalam penciptaan setan, terdapat unsur tanah tetapi tidak dominan. 

Proses penciptaan manusia dari tanah melewati tahapan 

sebagai berikut, tanah (thurab), kemudian tanah yang bercampur air 

(tin), selanjutnya menjadi tin lazib (tanah liat) (al-Shaffat/ 37:11). Fase 

ini kemudian dibiarkan dalam waktu tertentu dan menjadi hama’ 

masnun (tanah liat kering dari lumpur hitam yang diberi bentuk) (al-

Hijr/15: 26). Kemudian setelah fase ini, Allah menjadikannya salsal ka 

al-fakhkhar (tanah kering seperti tembikar (al-Rahman/55: 14). Setelah 

sempurna, maka Allah meniupkan ruh kepadanya.  

Saripati berasal dari tanah karena tanah mengandung unsur-

unsur yang diperlukan bagi proses kehidupan. Lumpur hitam 

mengisyaratkan bahwa keterlibatan molekul air (H2O) dalam proses 

terbentuknya molekul-molekul pendukung proses kehidupan. Tanah 

kering seperti tembkar mengisyaratkan terjadinya proses polimerisasi 
 

32 Ibid, hlm.137 



Tafsir Ilmi Tentang Penciptaan... 

 

142 | Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

atau reaksi perpanjangan rantai molekul dari asam-asam amino 

menjadi protein atau dari nukleotida menjadi polinukleotida, 

termasuk Ribonucleic Acid (RNA) dan Desoxyribonucleic Acid 

(DNA) yang merupakan penyusun gen makhluk hidup.33 

Thanthawi menjelaskan nilai manusia itu ciptakan dari tanah 

dalam QS.Taha/20:55.  
 مِنْهَا خَلَقْنَاكمُْ وَفِيهَا نعُِيدُكمُْ وَمِنْهَا نُخْرِجُكمُْ تاَرَةً أخُْرَى  

“Dari bumi (tanah) Itulah Kami menjadikan kamu dan kepadanya Kami akan 

mengembalikan kamu dan daripadanya Kami akan mengeluarkan kamu pada 

kali yang lain.” 

Allah menegaskan dalam ayat ini, bahwa manusia diciptakan 

dari tanah dan akan dikembalikan kepadanya. Thanthawi menyadari 

bahwa kemajuan ilmu pengetahuan sangat cepat pada masanya. 

Tetapi walaupun demikian, ia mengatakan bahwa Allah telah 

menegaskan untuk menyingkap semua hal-hal yang masih 

tersembunyi. Perkara atau gambaran penciptaan dan perkembangan 

manusia merupakan perkara dan kejadian yang luar biasa. 

2) Penciptaan Manusia dalam Rahim 

 Setelah pembahasan mengenai penciptaan manusia awal 

(Adam) dari unsur tanah, maka pembahasan akan dilanjutkan dengan 

proses penciptaan keturunan Adam atau manusia pada umumnya. 

Proses ini digambarkan oleh Al-Qur’an dengan menyebut banyak 

ayat yang membicarakan masalah tersebut. 

a) Fase Nutfah (Mani) 

Fase ini menggambarkan proses manusia yang diciptakan 

dari air mani. Fase ini juga merupakan awal penciptaan masing-

masing individu manusia. Dalam kaitannya dengan hal ini, Al-

Qur’an banyak menyebutkan ayat-ayatnya. Diantaranya Allah 

menggambarkan proses ini dalam QS. al-Insan/76: 2 yaitu: 
نْسَانَ مِنْ نُطْفَةٍ أمَْشَاجٍ نَبْتلَِيهِ فَجَعلَْنَاهُ سَمِيعًا بصَِيرًا  إِنَّا خَلَقْنَا الِْْ

“Sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia dari setetes mani yang 

bercampur yang Kami hendak mengujinya (dengan perintah dan 

larangan), karena itu Kami jadikan Dia mendengar dan melihat.” 

Allah mengatakan bahwa manusia diciptakan dari air mani 

yang tercampur. Air mani tersebut dihasilkan dari laki-laki dan 

perempuan. Dalam prosesnya, laki-laki menghasilkan sperma 

sedangkan perempuan dikenal dengan ovum. Sperma mempunyai 

ukuran yang sangat kecil sehingga tidak bisa dilihat oleh mata 

kecuali dengan menggunakan alat yakni misroskop. Sperma 

dilepaskan atau keluar dari laki-laki ketika melakukan hubungan 

biologis sekitar 200 sampai 300 juta sperma. Sperma tersebut 

terdiri dari kepala yang mengandung 23 kromoson sedangkan 

 
33 Tim Penyusun, Penciptaan Manusia dalam Perspektif Al-Qur’an dan Sains, (Jakarta: 

Kementerian Agama RI, 2012), h. 13-14. 



Muhammad Nasir1, Asep Nana Sonjaya2, Kerwanto3 

 

  Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 143 

ekor memanjang hingga mencapai delapan kali lipat panjang 

kepala spermatozoa.34 Masing-masing bagian dari kromoson yang 

ada mempunyai fungsi yang berbeda.  

Ketika terjadi hubungan biologis antara laki-laki dan 

perempuan (orang tua calon bayi), sperma berenang menuju 

organ-organ reproduksi perempuan. Tetapi walaupun terdapat 

banyak sperma yang keluar dari laki-laki seperti yang telah 

disebut di atas, hanya ada satu yang bakal menjadi manusia, 

sperma tersebut mampu bersaing dengan jutaan sperma lainnya 

yang tidak mampu bertahan dan hidup. Perjalanan sperma untuk 

sampai ke ovum menempuh jalan yang panjang. Hal itu 

dikarenakan ukuran sperma yang sangat kecil. Selain itu, sperma 

tersebut mengalami kesulitan, hambatan serta rintangan dalam 

perjalanannya menuju organ-organ reproduksi perempuan. 

Pembuahan akan terjadi ketika sperma mampu menembus 

dinding ovum dan masuk ke dalamnya. Ketika itu, sperma yang 

tadinya mempunyai tubuh dan ekor sperma tertinggal di luar 

bersama sperma lainnya yang tidak bisa masuk ke dalam ovum. 

Mengenai fase nutfah, Thanthawi memberikan penjelasan 

terkait dengan unsur-unsur dari penciptaan manusia itu sendiri, 

yakni dalam QS. Al-Insan ayat 2. Ia cukup panjang membicarakan 

tentang air mani yang menjadi salah satu dasar penciptaan 

manusia secara biologis. Bahwa manusia berasal dari mani yang 

tercampur. Mani tersebut seperti kata Thanthawi berasal dari laki-

laki dan perempuan. Artinya mani berasal dari dua makhluk 

tersebut. Sehingga apabila mani yang terdapat dalam laki-laki dan 

perempuan itu menyatu maka akan terbentuklah janin. Mani 

dikatakan Thanthawi mempunyai kaitan erat dengan tumbuh-

tumbuhan yang menjadi bahan makanan manusia sehari-hari. 

Tidak hanya itu, mani itu juga diperoleh melalui minuman dan 

garam yang dikonsumsi manusia. Ia juga mengatakan seperti 

halnya pendapat kebanyakan ahli bahwa unsur yang ada dalam 

gizi yang dimakan manusia berasal dari sepuluh unsur di 

antaranya oksigen, kalsium, hidrogen, fosfor, sulfur, karbon, 

magnesium, botasium, dan besi.35 Perlu dicatat bahwa mani yang 

tercampur dalam penafsiran Thanthawi adalah mani yang terdiri 

dari unsur-unsur yang telah disebutkan di atas.  

Thanthawi juga berusaha mendorong untuk memikirkan 

kembali ayat-ayat atau tanda kemahakuasaan Allah yang ada di 

alam ini, keajaiban manusia serta keajaiban-keajaiban lainnya. 

 
34 ‘Abd Al-Rahman bin Ibrahim Al-Mutawardi, Al-Insan: Wujuduhu, wa Khilafatuhu fi al-

Ardi fi Dau’i al-Qur’an Al-Karim, Kairo: Maktabah Wahbah, 1990, hlm. 39-41. 
35 Tantawi Jawhari, al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim, Juz 24, hlm. 311. 



Tafsir Ilmi Tentang Penciptaan... 

 

144 | Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

Umat Islam tidak semestinya diam terhadap kemajuan yang 

dicapai umat lain, penjelasan dalam QS. ‘Abasa/80: 18-19: 
ِ شَيْءٍ خَلَقهَُ مِنْ نُطْفَةٍ خَلَقَهُ فَقدََّرَهُ   مِنْ أيَ 

“Dari apakah Allah menciptakan manusia? Dari setetes mani, Allah 

menciptakannya lalu menentukannya.” 

Thanthawi menjelaskan bahwa manusia diciptakan dari air 

mani kemudian Allah mengaturnya. Ayat dimaksudkan bahwa 

manusia itu diciptakan dengan aturan dan hukum-hukum baik 

yang terlihat dari fase-fase dalam proses penciptaannya maupun 

dalam bentuk manusia yang paling sempurna dengan semua yang 

mereka miliki.36 Dalam ayat ini, Thanthawi juga melanjutkan 

bahwa dalam penciptaannya yang berasal dari materi yang hina 

mampu menjadi pelajaran bagi manusia. Ayat tersebut 

mengajarkan manusia bagaimana pada awalnya merupakan 

makhluk hina barulah kemudian Allah menciptakan mereka 

dengan hukum-hukum kesempurnaan baik dalam hal penciptaan 

maupun bentuknya. 

Thanthawi juga mendorong manusia menggunakan 

akalnya untuk memikirkan dan merenungkan materi hina sebagai 

pembentuknya yaitu mani. Ia memberikan ilustrasi dan penjelasan 

yang bisa diterima semua lapisan masyarakat yang mau 

merenungkannya dan didukung oleh pengetahuan ilmiah. Dari 

mani itu manusia menjadi makhluk yang sempurna dengan segala 

bentuk fisiknya, indra yang dimilikinya. Dari mani itu, manusia 

mempunyai kekuatan ilmu dan amal. Semua anggota tubuh 

manusia mempunyai keseimbangan ketika melaksanakan fungsi 

dan tugas masing-masing. 

Dalam QS. al-Tariq/86: 5-6, Allah berfirman: 

 
نْسَانُ مِمَّ خُلِقَ   خُلِقَ مِنْ مَاءٍ دَافِقٍ   فلَْيَنْظرُِ الِْْ

“Maka hendaklah manusia memperhatikan dari apakah dia diciptakan? 

Dia diciptakan dari air yang dipancarkan” 

Thanthawi menerangkan bahwa manusia diciptakan dari 

air mani yang memancar ke dalam rahim perempuan. Maksud dari 

air tersebut adalah air dari laki-laki dan perempuan. Kedua air ini 

keluar dari salah satunya yaitu dari laki-laki. Air tersebut berupa 

embrio hidup yang ukurannya kecil sekali sehingga tidak dapat 

dilihat kecuali menggunakan alat canggih yang bisa 

mendeteksinya seperti mikroskop. Prosesnya seperti yang telah 

dijelaskan Thanthawi dalam beberapa surat Al-Qur’an (Ali ‘Imran 

misalnya) adalah kedua air dari laki-laki dan perempuan itu 

bertemu kemudian menyatu sehingga menjadi janin pada 

 
36 Tantawi Jawhari, al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim, Juz 25, hlm. 45 



Muhammad Nasir1, Asep Nana Sonjaya2, Kerwanto3 

 

  Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 145 

akhirnya dalam rahim seorang perempuan.37 Dalam ayat ini Al-

Qur’an menggunakan ‚air yang memancar‛ yang asalnya dari dua 

air yaitu dari laki-laki dan perempuan untuk menunjukkan adanya 

hikmah yang telah dijelaskan oleh Allah dalam ilmu janin. 

Kata nutfah dalam Surah al-Insan/76:2 disebut sebagai 

nutfatin amsyâj (setetes air mani yang bercampur). Nuffah juga 

disebut sabagai air yang hina (mâin masnûn dalam Surah al-

Mursalât/77:20) atau air yang terpancar (mâin dâfiq dalam Surah at-

Târiq/86:6). Air yang hina atau terpancar mengacu pada tempat 

keluarnya air itu sebagai tempat yang hina, alat genitalia yang 

digunakan untuk membuang urin. Sedangkan istilah nutfah 

menunjukkan proses masuknya sperma ke dalam rahim.38 

b) Fase ‘Alaqah (Segumpal Darah) 

Fase ini merupakan lanjutan dari fase pertama penciptaan 

manusia setelah mani. ‘Alaqah pada dasarnya dalam kamus-

kamus bahasa diartikan sebagai segumpal darah yang membeku, 

sesuatu yang menyerupai cacing, hidup di air dan bila seseorang 

meminum air tersebut, cacing yang dimaksud menyangkut 

dibagian tenggorokan dan sesuatu yang menempel atau yang 

menggantung.39 

Allah menyebut fase ini dalam beberapa ayat Al-Qur’an 

misalnya pada QS. al-Qiyamah/75: 36-38, QS. al-Mu’minun/23: 12-

14, QS. Al-Hajj/22: 5, QS. Ghafir/40, begitu pula dalam QS. al-

Alaq/96: 1-2 

Dalam QS. al-Hajj /22: 5 dinyatakan: 
نُطْفةٍَ ثمَُّ مِنْ  يَا أيَُّهَا النَّاسُ إِنْ كنُْتمُْ فيِ رَيْبٍ مِنَ الْبَعْثِ فَإنَِّا خَلَقْنَاكمُْ مِنْ ترَُابٍ ثمَُّ مِنْ  

ى ثمَُّ  عَلَقَةٍ ثمَُّ مِنْ مُضْغَةٍ مُخَلَّقَةٍ وَغَيْرِ مُخَلَّقَةٍ لِنُبَي نَِ لَكمُْ ۚ وَنُقِرُّ فيِ الْْرَْحَامِ مَا نشََاءُ إلَِ  ى  أجََلٍ مُسَمًّ
عُمُرِ لِكَيْلََ يَعْلمََ مِنْ  نُخْرِجُكمُْ طِفْلًَ ثمَُّ لِتبَْلُغُوا أشَدَُّكمُْ ۖ وَمِنْكمُْ مَنْ يُتوََفَّى  وَمِنْكمُْ مَنْ يرَُدُّ إلِىَ  أرَْذلَِ الْ 

تْ وَرَبَتْ وَأنَْبَتتَْ مِ  نْ كلُ ِ زَوْجٍ  بَعْدِ عِلْمٍ شَيْئاً ۚ وَترََى الْْرَْضَ هَامِدَةً فَإذِاَ أنَْزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتزََّ
 بَهِيجٍ 

“Hai manusia, jika kamu dalam keraguan tentang kebangkitan (dari 

kubur), maka (ketahuilah) sesungguhnya Kami telah menjadikan kamu 

dari tanah, kemudian dari setetes mani, kemudian dari segumpal darah, 

kemudian dari segumpal daging yang sempurna kejadiannya dan yang 

tidak sempurna, agar Kami jelaskan kepada kamu dan Kami tetapkan 

dalam rahim, apa yang Kami kehendaki sampai waktu yang sudah 

ditentukan, kemudian Kami keluarkan kamu sebagai bayi, kemudian 

(dengan berangsur-angsur) kamu sampailah kepada kedewasaan, dan di 

antara kamu ada yang diwafatkan dan (adapula) di antara kamu yang 

dipanjangkan umurnya sampai pikun, supaya dia tidak mengetahui lagi 

 
37 Ibid, hlm.113 
38 Tim Penyusun, Penciptaan Manusia dalam Perspektif Al-Qur’an dan Sains, (Jakarta: 

Kementerian Agama RI, 2012), h. 81. 
39 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an, Jakarta: 

Lentera Hati, 2012, Vol 8, Juz 17, hlm. 337. 



Tafsir Ilmi Tentang Penciptaan... 

 

146 | Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

sesuatupun yang dahulunya telah diketahuinya. Dan kamu lihat bumi ini 

kering, kemudian apabila telah Kami turunkan air di atasnya, hiduplah 

bumi itu dan suburlah dan menumbuhkan berbagai macam tumbuh-

tumbuhan yang indah.” 

Thanthawi tidak terlalu panjang membicarakan ‘alaqah 

dalam surat ini. Ia hanya mengatakan bahwa yang dimaksud 

dengan ‘alaqah tersebut adalah semacam darah yang beku 

(segumpal darah). Thanthawi banyak membahas tujuan manusia 

diciptakan dalam beberapa tahap yang dilaluinya. Ia mengatakan 

bahwa penciptaan manusia mencerminkan kesempurnaan yang 

tiada aib dan cacat. Tujuan adanya fase penciptaan manusia secara 

berangsur-angsur ada dua. Pertama, memberikan pengajaran 

terkait dengan perbuatan pencipta (Allah) dan hikmah penciptaan 

dalam aturan-aturan yang berlaku. Kedua, bahwa dalam 

pengetahuan tentang ilmu janin tidak hanya sekedar itu 

(pengetahuan) semata, akan tetapi yang lebih penting aturan dan 

hukum-hukum tuhan sebagai tujuan penciptaannya. Aturan-

aturan yang kuat tersebut sebenarnya yang harus diketahui 

manusia dan dipelajari. Dari janin sampai mendapatkan beban 

taklif.40 

Melihat penjelasan-penjelasan Thanthawi di atas 

khususnya terkait dengan fase penciptaan manusia yang 

berbentuk ‘alaqah maka didapatkan penjelasan yang selalu mencari 

makna dibalik penjelasan ilmiahnya. Pencarian makna yang 

dimaksud adalah ia selalu menekankan hikmah pada setiap 

peristiwa yang ada. Selain itu, penjelasan yang ia kemukakan 

mencerminkan penguasaan ilmu pengetahuan yang dimiliki. Ia 

berani mengeluarkan pendapat-pendapat yang lugas dan 

berdasarkan akal yang diterima masyarakat. Cara Thanthawi 

menjelaskan permasalahan juga melibatkan akal yang terkadang 

dengan melakukan perbandingan, mengqiyaskan atau mencari 

hikmah serta makna lain dibalik setiap peristiwa. 

c) Fase Mudghah (Segumpal Daging) 

 Fase selanjutnya setelah segumpal darah adalah mulainya 

janin pada rahim perempuan itu berbentuk sepotong daging. Fase 

ini mulai terlihat kira-kira pada minggu ketiga dari umur janin 

yang ada dalam rahim perempuan. Pada minggu-minggu tersebut 

terlihat nampak anggota-anggota tubuh manusia terpenting. 

Karena itu, dikatakan bahwa pada minggu ini merupakan awal 

pembentukan anggota-anggota tubuh manusia.41 

 
40 Tantawi Jawhari, al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim, Juz 11, 4  
41 Ibid 



Muhammad Nasir1, Asep Nana Sonjaya2, Kerwanto3 

 

  Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 147 

Allah juga berfirman dalam QS.al-Hajj ayat 5 yang 

menerangkan tentang fase mughad ini. Mengenai mudgah dalam 

QS. al-Hajj, Thanthawi menjelaskan bahwa mudgah dalam ayat 

tersebut adalah sepotong daging yang pada asalnya seperti ukuran 

daging yang dikunyah manusia. Tetapi pada ayat ini, ia tidak 

mengulangi penjelasannya terkait dengan penafsiran lanjutan 

tentang mudgah tersebut. Ia merujuk kepada surat ‘Ali ‘Imran 

untuk mereka yang ingin mengetahuinya. 

Ketika membaca QS. ‘Ali ‘Imran/3: 6; 

 
هَ إِلَّْ هوَُ الْعزَِيزُ الْحَكِيمُ 

رُكمُْ فيِ الْْرَْحَامِ كَيْفَ يَشَاءُ ۚ لَْ إلَِ  ِ  هُوَ الَّذِي يُصَو 
“Dialah yang membentuk kamu dalam rahim sebagaimana dikehendaki-

Nya. Tidak ada Tuhan (yang berhak disembah) melainkan Dia, yang 

Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana” 

Thanthawi lebih dahulu berbicara tentang janin secara 

umum. Ia berbicara tentang hukum janin atau aturannya di dalam 

rahim. Thanthawi ketika memaparkan perihal air yang hina dalam 

janin manusia, ia mengatakan bahwa hal tersebut mempunyai 

tingkatan-tingkatan seperti hukum atau aturan pada hewan 

umumnya.42 Pertama, ia mengatakan bahwa tingkatannya adalah 

seperti sel lemah, yang merupakan tingkatan-tingkatan yang 

bersifat dunia kemudian baru kemudian berkembang menjadi 

lebih sempurna dan kompleks pada fase kedua yaitu dalam bentuk 

mani kemudian berkembang menjadi seperti katak, kemudian 

nampak seperti hewan-hewan vertebrata yang dicontohkan 

Thanthawi dengan burung. Pada tahap ini, perkembangan janin 

berlalu antara alam burung dan hewan mamalia. 

Selanjutnya janin tersebut berkembang menyerupai hewan 

berkaki empat layaknya kera. Kemudian pada tahap ini telah 

berkembang lebih maju lagi dengan adanya kepala dan persiapan 

pembentukan anggota terpenting manusia. Thanthawi 

menjelaskan bahwa pada bulan keempat nampak jenis kelamin 

dari janin tersebut, sedangkan bulan kelima dari umur janin 

tersebut sudah bisa dibedakan jenisnya baik yang laki-laki 

maupun perempuan. Kemudian pada bulan-bulan berikutnya 

semakin sempurna dan menjadi manusia. Perkembangan-

perkembangan janin seperti yang dijelaskan Thanthawi, berawal 

dari sel hina dan lemah kemudian pada fase terakhirnya telah 

menjadi makhluk sempurnya dengan kompleksitas yang dimiliki.  

Kata Thanthawi, bahwa pada awal perkembangannya, 

janin tidak bisa dibedakan dari tingkatan mana janin tersebut, 

sehingga ada sebagian kelompok yang menulis bahwa janin 

binatang seperti ayam, manusia, anjing tidak bisa dibedakan. Janin 
 

42 Tantawi Jawhari, al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim, Juz 2, hlm. 44. 



Tafsir Ilmi Tentang Penciptaan... 

 

148 | Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

tersebut ada yang menyerupai burung dan mamalia. 

Perkembangan selanjutnya sedikit demi sedikit akan menentukan 

perbedaan dari janin yang dimaksud dan Thanthawi mengklaim 

bahwa inilah pendapat yang ma’ruf atau popular pada 

zamannya.43 

Perkembangan janin yang demikian menurutnya 

merupakan kumpulan pengetahuan yang jelas dan ringkas yang 

tidak bisa diketahui dan disentuh kecuali oleh mereka yang 

mempunyai ilmu pengetahuan.44 Dengan penjelasan ini, 

Thanthawi ingin mengatakan bahwa Allah menjelaskan segala 

sesuatu yang tidak diketahui manusia kecuali bagi mereka yang 

menggunakan akal dan nalar mereka untuk memikirkan ayat-ayat 

dalam Al-Qur’an.  

Fase-fase perkembangan manusia dalam Al-Qur’an ungkap 

Thanthawi merupakan kuasa dan perbuatan Allah. Ungkapan 

dalam Al-Qur’an yang menjelaskan bahwa mudgah (segumpal 

daging) pada awalnya tidak sempurna yang kemudian pada 

perkembangan berikutnya disempurnakan sedemikian rupa 

menggambarkan bahwa manusia adalah memiliki kurang dalam 

penciptaan dan menyerupai hewan-hewan lain semisal anjing, 

kura-kura, burung-burung dan hewan lainnya. Artinya bahwa 

penciptaan manusia pada awalnya bisa menyerupai penciptaan 

pada makhluk lain seperti hewan yang telah disebutkan kemudian 

manusia disempurnakan penciptaannya sehingga menjadi 

makhluk dalam bentuk yang paling baik. Dan Allah menjelaskan 

hal tersebut dalam Al-Qur’an. 

Thanthawi juga mengingatkan ketika ia membicarakan 

tentang mudgah dan menafsirkannya (mudghah mukhallaq wa ghair 

mukhallaq) berdasarkan akhlak, adab dan moral.45 Terdapat 

pengajaran dan moral yang dapat difahami dalam penciptaan 

tersebut. Bahwa manusia ketika lahir mempunyai kekurangan 

seperti tidak dapat melihat, tuli dan sebagainya merupakan 

hukum Allah juga, hal tersebut bisa terjadi baik pada saat dalam 

kandungan ataupun setelah di dunia. Boleh jadi kekurangan-

kekurangan tersebut merupakan aturan atau hukum yang dibuat 

Allah di dunia tetapi dia juga berhak dan mampu untuk 

mengganti aturan-aturan tersebut. Bahwa kekurangan-

kekurangan yang ada merupakan pelajaran yang hanya diketahui 

sedikit orang, oleh mereka yang dengan nikmat Allah berfikir 

dengan akalnya dan menjadikan pelajaran untuk dirinya. 

Kekurangan-kekurangan tersebut merupakan maksud Allah yang 

 
43 Ibid,hlm 44 
44 Ibid,hlm 46 
45 Tantawi Jawhari, al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim, Juz 11, hlm. 13. 



Muhammad Nasir1, Asep Nana Sonjaya2, Kerwanto3 

 

  Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 149 

sebenarnya walaupun secara zahir tidak dimaksudkan demikian. 

Itulah yang dinamakan kekurangan secara penciptaan dan 

maupun kekurangan penyebab.46 

d) Fase Tulang dan Daging 

Fase ini ditandai dengan mulainya perkembangan janin 

pada tahap selanjutnya. Daging yang semula pada tahap 

sebelumnya kini berubah menjadi tulang. Hal ini diinformasikan 

oleh ayat 14 dalam QS. Al-Mu’minun. Allah berfirman : 
لَحْمًا ثمَُّ أنَْشَأنَْاهُ   ثمَُّ خَلَقْنَا النُّطْفةََ عَلَقةًَ فَخَلَقْناَ الْعلََقَةَ مُضْغةًَ فَخَلَقْناَ الْمُضْغةََ عِظَامًا فَكَسَوْناَ الْعِظَامَ 

ُ أحَْسَنُ الْخَالِقِينَ   خَلْقًا آخَرَ ۚ فَتبَاَرَكَ اللََّّ
“Kemudian air mani itu Kami jadikan segumpal darah, lalu segumpal 

darah itu Kami jadikan segumpal daging, dan segumpal daging itu Kami 

jadikan tulang belulang, lalu tulang belulang itu Kami bungkus dengan 

daging. Kemudian Kami jadikan dia makhluk yang (berbentuk) lain. 

Maka Maha sucilah Allah, Pencipta Yang Paling Baik” 

Pembahasan masalah daging dan tulang dalam Al-Qur’an 

terutama pada surat al-Mu’minun bahwa setelah fase daging 

kemudian Allah menyatakan bahwa daging tersebut akan 

dijadikan tulang belulang kemudian tulang belulang itu 

dibungkus lagi dengan daging. Dari sini terlihat jelas, menurut 

sementara pakar mengatakan bahwa fase-fase tersebut 

mencerminkan keselarasan antara wahyu dengan logika atau 

penemuan modern. Penemuan-penemuan para pakar bisa 

dikatakan sebagai upaya untuk menafsirkan sistem ilahi, 

memahami dan menggunakannya. 

Hal itu dimaksudkan Allah sebagai bentuk 

kemahakuasaan, keteraturan penciptaan-Nya. Ia menjelaskan 

bentuk-bentuk manusia diciptakan sedemikian rapi dan indahnya 

yang tidak mempunyai batasan. Susunan-susunan tubuh manusia 

dan bagian-bagian yang ada di dalamnya mempunyai fungsi yang 

sesuai. Mata, telinga dengan bagian masing-masing menjalankan 

peran penting dan sesuai dengan fungsinya masing-masing. Mata 

dapat mengenali bentuk dan warna. Mata juga mampu melihat 

benda-benda yang jauh dan dekat. Tidak hanya itu saja, bagian-

bagian tubuh manusia yang lain bisa dikatakan seperti bagian-

bagian yang ada pada bidang industri dan hasilnya. Semuanya 

mempunyai kesesuaian dan keteraturan yang sempurna.47  

Setidaknya dalam pandangan Thanthawi, pembuatan yang 

demikian memberikan dua hal yang perlu dipikirkan dan menjadi 

renungan manusia. Pertama, semua itu adalah bukti ketinggian, 

kehebatan penciptaan manusia. Sedangkan persoalan kedua 

adalah manusia yang sering lupa terhadap semua ketinggian dan 

 
46 Ibid,hlm 14 
47 Ibid,hlm 99 



Tafsir Ilmi Tentang Penciptaan... 

 

150 | Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

kehebatan itu, mereka sering lupa dan lalai dengan dirinya, 

padahal dalam dirinya terdapat pelajaran yang sangat berharga. 

Hanya sedikit yang memahami dan memikirkan penciptaan 

dirinya.48 

e) Fase Makhluk Berbentuk Lain  

Fase ini merupakan rentetan dari fase-fase yang dilewati 

proses penciptaan manusia sebelumnya. Peniupan ruh kepada 

janin menandai puncak dari fase persiapan-persiapan jasmani 

pada janin. Fase inilah yang dikatakan sebagai fase ‚makhluk 

berbentuk janin‛. Kaitannya dengan hal ini, Allah menerangkan 

dalam QS. al-Mu’minun ayat 14. Sedangkan peniupan ruh kepada 

janin dijelaskan oleh Allah dalam QS. al-Sajadah ayat 9 dan QS. 

Shad ayat 72. Allah berfirman dalam QS. al-Sajadah ayat 9: 

 
اهُ وَنَفخََ فِيهِ مِنْ رُوحِهِ ۖ وَجَعلََ لَكمُُ السَّمْعَ  وَالْْبَْصَارَ وَالْْفَْئدَِةَ ۚ قلَِيلًَ مَا تشَْكرُُون ثمَُّ سَوَّ  

‘Kemudian Dia menyempurnakan dan meniupkan ke dalamnya roh 

(ciptaan)-Nya dan Dia menjadikan bagi kamu pendengaran, penglihatan 

dan hati; (tetapi) kamu sedikit sekali bersyukur.’ 

 Thanthawi menulis bahwa dengan adanya ruh yang 

ditiupkan oleh Allah pada manusia dalam proses penciptaannya, 

hal itu mengindikasikan bahwa manusia bisa berkembang dan 

meningkat dalam penghayatan kehidupannya. Manusia dimulai 

dari tetesan hina dan tidak mempunyai kehidupan kemudian 

mampu berkembang dan mencapai kesempurnaan dengan adanya 

ruh. Thanthawi mencontohkan ketika manusia masih menjadi 

bayi, ia hanya mempunyai keinginan-keinginan biasa tetapi ketika 

ia telah dewasa dan berusia lanjut, perkembangan-perkembangan 

pun terjadi pada diri mereka. Ruh dalam pandangan Thanthawi 

dapat pula berkembang seperti halnya jasad dan tubuh manusia.49 

Ruh yang tiupkan Allah kepada manusia ketika diciptakan juga 

menggambarkan kemuliaan Allah dan keagungan-Nya ketika 

menciptakan manusia.50 Ruh tersebut menggambarkan penciptaan 

Allah yang semula manusia berasal dari mani kemudian berubah 

menjadi hewan yang mampu berbicara dan berfikir (al-hayawan al-

natiq) dengan adanya kelebihan-kelebihan yang telah diberikan. 

 Dalam karya lainnya, Aina al-Insan, Thanthawi 

memaparkan lebih lanjut mengenai hakikat dan kesiapan-

kesiapan manusia. Manusia menurutnya dapat diumpamakan 

seperti materi (benda) dan udara. Dari kedua dasar ini, pada 

akhirnya manusia akan dikenali kekuatan, kemampuan, kesiapan, 

 
48 Ibid, hlm 101 
49 Tantawi Jawhari, al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim,Juz 15, hlm. 197. 
50 Tantawi Jawhari, al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim,Juz 18, hlm. 83 



Muhammad Nasir1, Asep Nana Sonjaya2, Kerwanto3 

 

  Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 151 

serta kecakapan yang dimiliknya.51 Materi sebagaimana yang 

ditegaskan belum diketahui hakikatnya seperti apa, rahasianya 

masih tersembunyi sehingga manusia belum mampu 

mengetahuinya dengan benar. Hanya yang bisa diketahui manusia 

dari materi tersebut adalah sifat-sifatnya. Bahwa materi bisa 

memberikan cahaya, panas, maupun memberikan energi. Maka 

kesiapan dan kecakapan manusia juga bisa disamakan dengan 

pengamatan terhadap materi (benda). Materi dikatakan 

Thanthawi adalah satu tetapi dapat dilihat dalam bentuk yang 

bermacam-macam. Analisa tentang manusia juga demikian, ruh 

manusia seperti benda yang bisa memiliki sifat baik atau buruk, 

mampu mencapai kemuliaan derajat atau malah sebaliknya 

memperoleh kehinaan dalam hidup.52 

Menurut Thanthawi adanya ruh yang ditiupkan oleh Allah 

pada manusia dalam proses penciptaannya, hal itu 

mengindikasikan bahwa manusia itu bisa berkembang dan 

meningkat dalam penghayatan kehidupannya. Thanthawî 

menjelaskan dengan ditiupnya ruh/nyawa kepadanya dan 

dijadikan makhluk hidup yang sebelumnya hanya bagaikan benda 

mati. Maka dapat dipahami bahwa manusia mengalami fase 

perkembangan untuk kearah bentuk yang sempurna. Hal ini 

dikuatkan dengan hadits Rasulullah SAW. 

Dari Abdullah, bahwasannya Rasulullah SAW bersabda: 

“Sesungguhnya aalah satu diantara kalian diciptakan dalam perut ibunya 

selama empat puluh hari, kemudian dalam waktu empat puluh hari itu 

menjadi segumpal darah, lalu (empat puluh hari berikutnya) menjadi 

segumpal daging, (empat puluh hari berikutnya) malaikat turun untuk 

meniupkan ruh kepada janin.” (HR. Muslim).  

Berdasarkan hadits diatas, bahwa dalam proses penciptaan 

manusia terdiri dari empat tahap atau fase perkembangan tahap 

nutfah, tahap ‘alaqah, tahap mudgah, dan tahap pembentukan 

metafisik atau peniupan ruh. Hadits di atas menjelaskan bahwa 

proses penciptaan manusia didalam kandungan terjadi setiap 40 

hari sekali. Pada empat puluh hari pertama terbentuknya nutfah 

dan empat puluh hari berikutnya secara berturut-turut terciptanya 

‘alaqah kemudian mudgah. Dalam hal ini para ulama sepakat bahwa 

pada hari ke 120 sejak awal penciptaan manusia dalam perut ibu, 

manusia diberi ruh. 

Dengan hadits di atas kita dapat memahami ilmu 

embriologi dalam Al-Qur’an dan dalam buku kedokteran, karena 

hadits tersebut telah membagi penciptaan manusia ke dalam 

beberapa fase dan menentukan masanya dengan akurat. Fase 
 

51 Tantawi Jawhari, Aina al-Insan, Kairo: Hindawi, 2014, hlm. 30. 
52 Ibid, hlm.31 



Tafsir Ilmi Tentang Penciptaan... 

 

152 | Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

kedua (40 hari kedua) yang pertama kali disepakati secara ilmiah 

sebagai embryozic period. Dua belas tahun kemudian ilmuan 

embriologi menjadikan masa 40 hari pertama sebagai patokan 

pada hari pertama setelah menstruasi berakhir sebagai titik tolak 

perhitungan.53 Klasifikasi pertumbuhan emberio di seluruh dunia 

menurut Dr. Keith Moore sebenarnya tidak mudah dipahami. Hal 

ini karena perkembangannya diidentikkan secara numerik. Tetapi 

pembagian tahapan perkembangan dalam Al-Qur’an dilakukan 

berdasarkan bentuk yang jelas, diterima secara ilmiah dan mudah 

dipahami.54 

 

KESIMPULAN 

Tafsir ilmi merupakan isyarat-isyarat Allah yang memberikan petunjuk-

petunjuk tentang kekuasaannya di alam raya.  Cikal bakal munculnya tafsir ilmi 

bermula pada zaman keemas an kejayaan Islam pada Dinasti Abbasiyah. Kajian 

tafsir ilmi menggunakan metode tahlili dan pendekatan ilmiah dalam 

menafsirkan Al-Qur’an. Penafsiran tersebut bertujuan untuk menunjukkan 

validitas kemukjizatan Al-Qur’an yang telah mengungkapkan isyarat-isyarat 

ilmiah yang dapat dibuktikan di zaman modern. Salah satu tokoh yang 

menggunakan tafsir ilmi adalah Thanthawi.   

Penafsiran ilmiah yang dilakukan oleh Thanthawi Jawhari terhadap ayat-

ayat penciptaan manusia menunjukkan upaya yang mengarahkan kepada tafsir 

rasional dan progresif. Rasionalitas penafsiran ilmiah Thanthawi pada ayat-ayat 

penciptaan manusia terlihat dari penafsirannya yang mencerminkan upaya 

untuk meneguhkan semangat keagamaan umat yang rasional, progresif dan 

integratif. 

Pertama, penafsiran Thanthawi terhadap ayat-ayat penciptaan manusia 

bisa dikatakan penafsiran rasional. Untuk membuktikan kerasionalan 

penafsirannya, penulis menjumpai Thanthawi membuat rasionalisasi dengan 

memberikan perbandingan, melakukan qiyas terhadap pembahasan ayat. 

Kedua, penafsiran Thanthawi terhadap ayat-ayat penciptaan manusia 

menunjukkan penafsiran progresif. Penafsiran Thanthawi dengan tipe ini 

dipahami sebagai penafsiran yang menekankan adanya kesadaran 

progresivitas, revolusi serta rasional dalam pembacaan ayat. Semangat 

kemajuan yang dimiliki Thanthawi turut mempengaruhinya dalam menafsirkan 

Al-Qur’an. 

Ketiga, penafsiran Thanthawi terhadap ayat-ayat penciptaan manusia 

menunjukkan penafsiran integratif. Penafsiran ini dipahami bahwa Thanthawi 

memandang bahwa baik ilmu-ilmu yang berasal dari ilmu alam, ilmu sosial 

ataupun ilmu agama tidak dapat dipisahkan satu dengan yang lain. Kedua 

 
53 Nadiah Thayyarah. Buku Pintar Sains dalam Al-Qur’an: Mengerti mukjizat ilmiah Firman 

Allah. (Jakarta: Zaman, 2013), h. 219-220. 
54 Ramadhani, Albi Kustaman, Julian A, dan Muhammad Arief Rahmat, Al-Qur’an VS 

Sains Modern Menurut Dr. Zakir Naik Sesuai atau Tidak Sesuai, (Yogyakarta: Sketsa, 2017), h. 218. 



Muhammad Nasir1, Asep Nana Sonjaya2, Kerwanto3 

 

  Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 153 

cabang ilmu tersebut mempunyai akar yang sama yaitu kesatuan transendental 

dari tuhan. Dengan kata lain, kedua cabang ilmu tersebut berasal dari ilmu 

tauhid dalam Islam. 

Penafsiran Thanthawi yang demikian sependapat dengan beberapa tokoh 

pengkaji Al-Qur’anmisalnya Sayyid Ahmad Khan (1978), Mustafa Sadiq al-Rafi‘i 

(2001), Hanafi Ahmad (tp), Nidhal Guessoum (2011) dan Ahmad Karim Ibrahim 

(2013). Mereka berpendapat bahwa penafsiran ilmiah (saintifik) sejalan dengan 

metode rasionalistik yang menunjukkan keselarasan antara alam dengan ayat 

Al-Qur’an. Selain itu, penafsiran ilmiah juga mengindikasikan tafsir rasional 

yang dibenarkan sebagai bagian dari keyakinan bahwa Al-Qur’anmengandung 

beragam makna sehingga bisa didekati dengan beragam penafsiran pula. 

Sedangkan pada sisi yang lain, penafsiran Thanthawi tidak sependapat 

dengan tokoh seperti Mahmud Shaltut (1989) dan Al-Shatibi (2010). Tokoh-

tokoh ini berpendapat bahwa penafsiran ilmiah harus dihindari karena 

merupakan usaha berbahaya dan keliru yang diterapkan pada Al-Qur’an. Selain 

itu, penafsiran ilmiah merupakan kesalahan para ahli yang menguasai beberapa 

cabang ilmu sehingga mereka menafsirkan Al-Qur’an dengan ilmu tersebut. 

Para mufassir yang menggunakan pendekatan ilmiah pada ayat-ayat Al-Qur’an 

terpaksa melewati batas-batas linguistik Al-Qur’an karena tuntutan rasionalitas 

ilmu pengetahuan yang terus berkembang. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-‘Aridl, Ali Hasan, Sejarah dan Metodologi Tafsir, Jakarta: Rajawali Pers, 1992. 

Al-Banna, Gamal, Evolusi Tafsir, Jakarta, Qisthi Press, 2004. 

Al-Dhahabi, Muhammad Husain, al-Tafsir wa al-Mufassirun, Kairo: Dar al-

Hadith, 2005. 

Al-Iyazi, Sayid Muhammad Ali, Al-Mufassirun Hayatuhum wa Manhajuhum. 

Taheran, Muassasah al- Tiba‘ ah wa al-Nasyr Wizarat al-Tsaqafah al-

Irsyad al-Islami, 1212H. 

Al-Qur’an dan Terjemahannya, Jakarta: Media Insani, 2007. 

Anhar, Putri Maydi Arofatun, Imron Sadewo, dan M. Khoirul Hadi Al-Asy Ari. 

2018. Tafsir Ilmi: Studi Metode Penafsiran Berbasis Ilmu Pengetahuan 

Pada Tafsir Kemenag. Prosiding Konferensi Integrasi Interkoneksi Islam dan 

Sains, 1, 109-113. 

Buchori, Didin Saefuddin, Pedoman Memahami Al-Qur’an, Bogor : Granada Sarana 

Pustaka, 2005. 

Hassan, Ibrahim Hassan, Sejarah dan Kebudayaan Islam, Yogyakarta: Kota 

Kembang, 1989. 

Ichwan, M Nur, Tafsir ‘Ilmi Memahami Al Qur’an Melalui Pendekatan Sains Modern, 

Yogyakarta: Menara Kudus, 2004. 

---------Memasuki Dunia Al-Qur’an, Semarang: Lubuk Raya, 2001. 

Jawhari, Thanthawi, Al-Jawahir fi Tafsir al-Quran al-Karim, Mesir, Mustafa al-Babi 

al-Halabiwa Aula duhu, 1350H. 

Mufid, Sofyan Anwar, Islam dan Ekologi Manusia, Bandung: Nuansa, 2010. 



Tafsir Ilmi Tentang Penciptaan... 

 

154 | Al Kareem Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

Mustaqim, Abdul, Dinamika Sejarah Tafsir Al-Qur’an, Studi Aliran-Aliran Tafsir 

dari Periode Klasik, Pertengahan, Hingga Modern-Kontemporer, Yogyakarta: 

Adab Press, 2014. 

--------“Kontroversi Tentang Tafsir Ilmi”, Jurnal ilmu-ilmu Al-Qur’andan Tafsir. 

Program Pascasarjan IAIN Gunung Djati, Jurnal Teks, Jurnal Studi Qur’an, 

Bandung, RQiS,2000. 

Ramadhani, Albi Kustaman, Julian A, dan Muhammad Arief Rahmat. 2017. Al-

Qur’anVS Sains Modern Menurut Dr. Zakir Naik Sesuai atau Tidak Sesuai.  

Yogyakarta: Sketsa. 

Shihab, M. Quraish, Membumikan al-Qur’an, Fungsi dan Peran Wahyu dalam 

Kehidupan Masyarakat. Bandung, Penerbit Mizan, 1999. 

Sulhadi, Asep. 2022. Tafsir Ilmi: Sejarah dan konsepsinya. SAMAWAT: Journal of 

Hadith and Quranic Studies, 6(1). 1-8. 

Supiana dan M. Karman, Ulumul Qur’an dan Pengenalan Metodologi Tafsir, 

Bandung: Pustaka Islamika, 2002. 

Thayyarah, Nadiah. 2013. Buku Pintar Sains dalam Al-Qur’an: Mengerti mukjizat 

ilmiah Firman Allah. Jakarta: Zaman.  

Tim Penyusun. 2012. Penciptaan Manusia dalam Perspektif Al-Qur’andan Sains. 

Jakarta: Kementerian Agama RI 


